
 
 

DISPUTATIONES  QUODLIBETALES 
Humanizmus & tolerancia 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
PAVOL DANCÁK – RADOVAN ŠOLTÉS – DUŠAN HRUŠKA 

 (eds.) 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

Prešov 2012 
 



DISPUTATIONES  QUODLIBETALES  
Humanizmus & tolerancia 
 
Vedeckí garanti kolokvia: 
Mons. Dr. h. c. prof. ThDr. PhDr. Stanislav STOLÁRIK, PhD. 
Mons. Dr. h. c. prof. ThDr. Jozef JARAB, PhD. 
prof. PhDr. Pavol DANCÁK, PhD. 
 
Vedeckí redaktori – editori:  
prof. PhDr. Pavol DANCÁK, PhD. 
ThDr. Radovan ŠOLTÉS, PhD. 
PhDr. Dušan HRUŠKA, PhD. 
 
Recenzenti:  
Mons. Dr. h. c. prof. ThDr. PhDr. Stanislav STOLÁRIK, PhD. 
prof. ThDr. PhDr. Amatius AKIMJAK, PhD. 
prof. PhDr. Paweł CZARNECKI, PhD. 
dr hab. prof. UŚ Ewa OGRODZKA-MAZUR 

 
Redakčná rada Disputationes quodlibetales:  
prof. PhDr. Pavol DANCÁK, PhD 
dr hab. Marek REMBIERZ 
PhDr. Dušan HRUŠKA, PhD. 
ThDr. Radovan ŠOLTÉS, PhD. 
 
Technický redaktor a návrh obálky: 
Mgr. Andrea ČUSOVÁ 
  
 
Texty publikované v tomto zborníku neprešli jazykovou redakciou  
– za jazykovú úroveň jednotlivých príspevkov zodpovedajú autori. 
 
© Prešovská univerzita v Prešove,  
Gréckokatolícka teologická fakulta.  
Katedra filozofie a religionistiky. 
 
 
ISBN 978-80-555-0719-4 
 
 
 



DISPUTATIONES QUODLIBETALES 
 

 
 

Prešovská univerzita v Prešove 
Gréckokatolícka teologická fakulta 

Katedra filozofie a religionistiky 
 
* 
 

Katolícka univerzita v Ružomberku 
Teologická fakulta v Košiciach  

Katedra filozofie 
 
* 
 

Polskie Towarzystwo Filozoficzne – Oddział w Cieszynie 
 
* 
 

ÚSKI – pobočka Prešov 
 
* 

 
 
 



4 
 

OBSAH 
 
Hodnota človeka a ľudských práv v magistériu pápeža Jána Pavla II. 
Jozef Jarab……. ……………………………………………………………7 
 
Tolerancja religijna w rozumienia Franza Rosenzweiga 
Wieslaw Wójcik... ……………………………………...…….…………….28 
 
Humanizmus a tolerancia vo filozofickej reflexii 
Rudolf Dupkala……………………………………………………………46 
 
Piętno nieprzypisania – o pomocy i tolerancji(?) wobec Innego  
Beata Szluz;………………………........…………………………………...59  
 
Ochrana ľudských práv ako výraz moderného chápania tolerancie  
v občianskej spoločnosti 
Inocent-Mária V. Szaniszló OP, Daniel Demočko.…………………………….74 
 
 
Sociálne konzekvencie humanizmu a tolerancie 
 
Týranie a zanedbávanie detí, skúsenosti s diagnostikou a následnou 
starostlivosťou o dieťa v regióne Prešov 
Ján Kovaľ, Alžbeta Čuriková……………...…………………………………86 
 
Humanizmus v kontexte sociálnej náuky Cirkvi  
Peter Vansáč ………………………….…………………………………...98 
 
Personalizmus a rozvoj osobnosti človeka v kontexte sociálnej práce 
Jaroslava Kmecová…………………………………………………………107 
 
Príčinné vysvetľovanie skutočnosti v sociálnych vedách 
Ondrej Štefaňak ..………………………………....………………………125   
 
Tolerancia a sociálne predsudky v multikultúrnej realite 21. storočia 
Peter Laca...………………………………………………………………133
  
Problém zamestnanosti žien po 50 roku veku a možnosti riešenia  
Anna Zákutná……………………….…………………………………...141 
 
Bariery i narzędia kominikacji familijnej  
Monika Podkowińska………...……….…………………………………...147 
 



5 
 

Cierpliwość chrześcijańska paradygmatem tolerancii interpersonalnej 
w ujęciu ojców kościoła 
Alexy Kowalski…………….................................................................................159 
 
Problemy edukacji pracowników socjalnych w Polsce  
Paweł Czarnecki.......................................................................................................175 
 
Manželstvo z pohľadu personalizmu u Karola Wojtylu  (Jána Pavla II.) 
Daniel Galajda……………………………………………………………195 
 
Humanizmus a tolerancia v dejinách a v morálke 
 
Humanizm Klemensa Aleksandryjskiego (starożytne zaplecze 
dzisiejszego humanizmu) 
Stanisław Ciupka…………………………………………………………204 
 
Moslimovia a obmedzenia ich tolerancie k nemoslimom 
Mária Poliaková.…………………………………………………………213 
 
Ustanowienie praw osób starszych jako przejaw dążeń do 
poszanowania poglądów, zachowań i potrzeb ludzi zaawansowanych 
wiekowo 
Agnieszka Nowicka…...…………………………………………………...223 
 
Homoseksualizm – nietypowe zachowanie seksualne czy tolerancja  
dla inności? 
Renata Małgorzata Ilnicka………………………….……………………...234 
 
Tolerancja I altruizmus a świat wartości w wychowaniu moralnym 
Maria Misik ……………………………………………………………..248 
 
Tolerancia a humanita: Etický rozmer literárneho zobrazenia vzťahu 
k minulosti 
Ivana Valková………………...…………………………………………..259 
 
Od „tolerancji negatywnej” do afirmacji. Ewolucja pojęcia tolerancji 
Krzysztof Kawęcki....................................................................................................274 
 
 
Religionistické a filozofické súvislosti 
 
Dialóg ako základný predpoklad a požiadavka humanizmu. 
Dušan Hruška, Katarína Mayerová………………………………………..282 



6 
 

  
Rzecz o tożsamości osobowej i edukacji międzykulturowej – szkic 
pedagogiczny 
Alina Szczurek-Boruta.............................................................................................290 
 
A Thomistic-Social Profile of Karol Górski’s Personalistic Pedagogy  
Janina Kostkiewicz……………………………………….………………...312 
 
Predpoklady existencie humanizmu v postmodernej situácii 
Tomáš Gerbery..…………………………………………………………...322 
 
Sloboda prejavu a náboženská sloboda v kresťanskej etike 
Radovan Šoltés. ...…………………………………………………………331 
 
Humanistické aspekty v literárno-filozofickej reflexii so zameraním  
na diela slovenského realizmu 
Anna Švecová……………………………………………………………..345 
 
Prvky tolerancie v spisoch sv. Bazila Veľkého 
Tomáš Pešek …………………………………………………………...…351 
 
Problém tolerancie a netolerancie v spolužití Grékov a Turkov  
na Cypre 
Ivana Čechová....……..……………………………………………………361 
   
Renesancia humanizmu ako predpoklad tolerancie v pluralitnom 
svete 
Pavol Dancák ………………………………………………………...…375 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



7 
 

HODNOTA ČLOVEKA A ĽUDSKÝCH PRÁV 
V MAGISTÉRIU PÁPEŽA JÁNA PAVLA II. 

 
Jozef JARAB 

 
Abstrakt: Ján Pavol II. patril k veľkým postavám 20. storočia, ktoré sa 
aktívne zasadzovali za práva a hodnotu ľudského života. Tieto témy, spolu 
s princípom spravodlivosti, stoja neustále pred nami, ako výzva k hľadaniu 
ľudskejšieho sveta v treťom tisícročí. Človek je predovšetkým dialogickou 
bytosťou, preto je nemožné budovať spoločnosť bez budovania kvality 
vzťahov, ktoré nachádzajú svoju garanciu vo vzťahu k transcendencii. 
Transcendentný Boh je tou nádejou, o ktorú sa je možné vždy oprieť pri 
hľadaní zmyslu života, ako jednotlivca, tak aj spoločnosti. Mnohé z týchto 
výziev zazneli v diele pápeža, predovšetkým encyklike Redemptor hominis, 
ktorá je pre nás neustálou inšpiráciou. 

 
"Nemožno budovať spoločné dobro, ak sa neuznáva a nechráni právo na život, na 

ktorom spočívajú a z ktorého vyplývajú všetky ostatné neodcudziteľné práva človeka." Ján 
Pavol II. 

 
"Kým chudobní celého sveta stále klopú na brány blahobytu, bohatý svet riskuje, že 

nebude počuť toto klopanie na svoju bránu, pretože jeho svedomie dnes nie je schopné 
rozpoznať, čo je ľudské.“  Benedikt XVI. 

 
Úvodné poznámky 
1.  Traduje sa povzdych pápeža Jána Pavla II. za jeho života, že „Poliaci 

pápeža „kochajú“, ale „neslúchajú“! Zdá sa, že sme po jeho blahorečení 
vstúpili do dejinného priestoru, kde možno bude platiť, že jeho náuku 
a učenie budeme veľmi dobré poznať, ale nebudeme mať silu, či vôľu, alebo 
opačne, nasledovať jeho učenie. Nástojčivo sa bude ukazovať potreba 
„revitalizácie“ jeho duchovného odkazu, ktorý nám zanechal v toľkých 
svojich encyklikách, apoštolských listoch, posolstvách pri rôznych 
príležitostiach, homíliách, katechézach, kázňach, pozdravoch pri generálnych 
audienciách, atď. 

Pri jeho blahorečení (1. 5. 2011) som si uvedomil veľkú pravdu, že 
patríme ku generácií, ktorej bolo dopriate „žiť so svätými“ nielen ako článok 
viery a pravdy našej kresťanskej viery v „spoločenstvo svätých“, ale aj 
s vďakou, že sme sa ich ľudsky mohli „dotýkať“! 

2.  Aj tento príspevok do priestoru života chce z bohatstva náuky bl. 
pápeža Jána Pavla II. položiť do priestoru, na „ihrisko“ dnešného zápasu 
človeka o hodnotový systém  hodnotu najvzácnejšiu: hodnotu života 
človeka. Na malom priestore nebude možné rozvinúť celú problematiku 



8 
 

Wojtilovej fenomenológie (odchovanec Husserlovej školy s jej významnou 
filozofkou sestrou sv. Benediktou z Kríža –  Edithou Steinovou – 
mučeníčkou Oswienčimu) a personalizmu.  

3.  Za dôležitý a svojim spôsobom „varovný“ signál považujem slova 
nového milánskeho arcibiskupa kardinála Angela Scolu, ktorý vo svojom 
prvom pastierskom liste napísal: „Slová Svätého Otca nie sú jedným 
z mnohých hlasov. Priznajme si, že si často nie sme vedomí dôležitosti 
pápežského úradu, i vzhľadom k tomu, že dnešná spoločnosť ľahko 
redukuje učiteľský úrad Cirkvi na jedno z mnohých možných mienok. „I v 
cirkevných kruhoch je magistérium Svätého Otca takmer neznáme – nikto 
ho nepozná, neodovzdáva, nekomentuje,“ tvrdí kardinál Scola a nemyslí iba 
na súčasné príhovory Benedikta XVI., ale aj jeho encykliky a ďalšie dôležité 
dokumenty. „Osobné svedectvo a učenie Petrovho nástupcu však môže 
utvrdiť našu vieru a posilniť naše presvedčenie, že v dnešnom spoločensko-
kultúrnom kontexte môže byť viera racionálna, pretože ľudskej slobode 
predkladá možnosť jej zavŕšenia,“ domnieva sa. Kardinál Scola preto 
navrhuje, aby sa v budúcich mesiacoch veriaci jeho diecézy osobne i v rámci 
spoločenstiev zoznamovali s náukou Svätého Otca, najmä s jeho učením o 
rodine, práci a sviatočnom dni. Z magistéria pápežov, katechizmu Katolíckej 
cirkvi a slov Písma bude čerpať desať katechéz, ktoré veriacim milánskej 
arcidiecézy postupne predstavia ako prípravu na Svetové stretnutie rodín v 
máji 2012.1 

4.  Pápež Benedikt XVI. prijal 7.10.2011 na audiencii skupinu biskupov 
z Indonézie, ktorí sú v Ríme na návšteve „Ad limina“. Vo svojom príhovore 
ocenil kresťanské svedectvo v indonézskej spoločnosti a snahy o hlásanie 
evanjelia. Jednotlivci či spoločnosti tam významne prispeli v mene Cirkvi k 
podpore  tolerancie, spravodlivosti a jednoty. Indonézska ústava garantuje 
základné ľudské práva na náboženskú slobodu. Sloboda, žiť a ohlasovať 
evanjelium, musí byť spravodlivo a trpezlivo zachovávaná. Sem patrí 
tiež právo byť autentickým katolíkom, praktizovať vieru, stavať kostoly a 
prispievať k všeobecnému blahu. Radostná zvesť sa musí ohlasovať 
všetkým a každý je pozvaný k tomu, aby spoznával milosrdného Boha v 
Ježišovi Kristovi.2 

5.  O tom, že ľudské práva a dôstojnosť človeka sú aj dnes reálnou 
témou v priestore sveta a života svedči správa VR zo 7.10.2011. Prvá je 
o tom, že Katolícka cirkev v Mexiku protestuje proti návrhu zákona 
o dočasnom manželstve.3 „Katolícka cirkev v Mexiku rázne protestuje 
proti návrhu novely zákona, ktorá by dovoľovala na území hlavného mesta 
Mexiko City uzatvárať dočasné manželstvá na dobu dvoch rokov. Ľavicový 

                                                 
1 TK KBS, RV CZ  14.10.  
2 TK KBS, ZENIT,  RV 7.10.2011 
3 RV 7.10.2011 



9 
 

politik Leonel Luna, ktorý tento návrh predložil mestskému parlamentu 
tvrdí, že jeho návrh zákona len odráža súčasnú realitu. „Takmer 50% 
všetkých manželstiev v Mexiku končí rozvodom. Snažíme sa prispôsobiť 
realite a vytvoriť mechanizmy, ktoré umožnia párom ukončiť ich 
manželstvo bez ďalšej zbytočnej bolesti a trápenia počas rozvodového 
konania“, povedal poslanec.  Hovorca Mexickej biskupskej konferencie José 
de Jesus Aguilar v tejto súvislosti vyjadril: „Mexiko trpí veľkými problémami. 
Ich hlavným dôvodom je strata zmyslu pre tradičné hodnoty. Namiesto 
pohodlných zákonov vytvorených najmä pre politické ciele by sa poslanci 
mali zamerať na podporovanie skutočných a trvácich hodnôt, ako sú 
manželstvo a rodina.“ 

6.  Editoriál P. F. Lombardiho, hovorcu Svätej stolice, ktorý komentoval 
apoštolskú cestu pápeža Benedikta XVI. do Nemecka v dňoch 22. – 25. 
septembra obsahoval aj tieto slova: "Žijeme v časoch poznačených obavami 
z budúcnosti: budúcnosti planéty Zem a samotného života na nej; 
budúcnosti svetovej ekonomiky a pokoja medzi národmi; budúcnosti 
Európy a národov, ktoré do nej patria; budúcnosti mladých a detí, ktoré 
začínajú čeliť životu.  Od prvého dňa po svojom zvolení nám pápež 
Benedikt neustále vysvetľuje, že ohlasovanie Božieho primátu je prioritou 
jeho pontifikátu. Kto je Boh? Ako môžeme uvidieť jeho tvár? Kde ho 
stretnúť a ako s Ním hovoriť? Ako vzťah s Bohom orientuje život každej 
osoby a jej zodpovednosť v spoločnosti? A ako usmerňuje hľadanie 
spravodlivosti a práva? Bohu život nie je cudzí. Nečakajme od pápeža 
odpovede na banálne otázky, ale naopak na tie podstatné. Prechádzajúc 
krajinou, v ktorej sa úplné negovanie Boha ukázalo vo svojich extrémnych 
následkoch, sa budeme spolu zamýšľať nad tým, ako sa usilovať – my, ako 
osoby, ako veriaci v Boha, ako kresťania a ako katolíci – o vytvorenie 
budúcnosti hodnej človeka."4 

  
1  Pápež Ján Pavol II. a jeho pohľad na človeka 
Základ antropológie Jána Pavla II. má charakter teologický (človek je 

stvorený na Boží obraz), jednoznačne kristocentrický (ľudská dôstojnosť sa 
zakladá na stvorení a vykúpení), lebo humanizmus oddelený od Boha a od 
Krista sa rozplynie ako mydlová bublina. Kristus je poslednou pravdou 
človeka a o človeku. V ňom nájde človek seba samého.5 Wojtilová 
antropológia opiera sa o univerzálnosť prirodzeného zákona a ľudské 
spolunažívanie  o základné piliere, ktorými sú:   

1. Právo na život (každý "nevinný" človek má právo na život) 

                                                 
4 RV 21.9.2011 TK KBS 
5 Porov. S. Susi Ferfoglia CL, Jana Pawla II filozofia kultury i wychowania, Wydawnictwo 
św. Stanislawa Kraków 2007, s. 59. 



10 
 

2. Právo uzavrieť manželstvo a založiť rodinu (každý má právo sa 
rozhodnúť, či slobodne a dobrovoľne vstupuje do manželstva) 

3. Právo na pravdu (každý má právo poznať pravdu primeraným 
spôsobom) 

4. Právo na vlastníctvo (každý má právo na vlastníctvo primeraným 
spôsobom) 

5. Právo (sveto)názoru a náboženská sloboda (je rovnako ako právo na 
vlastníctvo podriadené spoločnému dobru) 

 
Pápež Ján Pavol II. vyzdvihuje dôstojnosť človeka, slobodnú 

ľudskú činnosť, zodpovednosť človeka pred Bohom, ukazuje človeka 
ako sociálnu bytosť s dialogickým charakterom.6 Jeho pohľad na 
človeka možno cítiť aj v dokumentoch Druhého vatikánskeho koncilu, 
najmä v pastorálnej konštitúcii Gaudium et spes v prvej časti nazvanej 
Cirkev a povolanie človeka, v kapitole o dôstojnosti ľudskej osoby a v 
kapitole o ľudskej činnosti vo svete.7 Konciloví otcovia sa zhodli na tom, že 
tajomstvo človeka sa objasňuje v tajomstve Krista.8 Ich tvrdenie je potrebné 
čítať vo svetle úvodných veršov listu Kolosanom, kde Kristus je predstavený 
ako obraz neviditeľného Boha (Kol 1,15). Táto dynamická koncilová 
antropológia bola srdcovou záležitosťou Jána Pavla II.9 

Človek sa stal cestou Cirkvi.10 Tou je však aj Kristus.11 Nie je to 
protirečenie, ale otázka tzv. bipolárneho prístupu, na ktorú už poukazuje 
Gaudium et spes.12 Takéto metodologické nazeranie poznačilo celý jeho 
pastoračný prístup a vinulo sa všetkými oblasťami jeho pontifikátu. 
Predstavovalo akúsi špirálu, ktorá má elipsovitý charakter (elipsa má dve 
ohniská – rovnako tak aj pastoračné smerovanie Jána Pavla II.). 

Kardinál Marian Jaworski nazval pápežove úvahy sústredené na človeka 
metodologickým antropocentrizmom a Andrzej Kijowski v jednom zo 
svojich komentárov napísal, že „Ján Pavol II. hovorí o Bohu rečou 
humanistickou a o človeku rečou mystickou“. V každom prípade, ako 
uvádza Maciej Zieba, analýzu reality začína nie od etických princípov, nie od 
teologických právd alebo metafyzických základov, ale od antropológie. 
Následným pozitívnym efektom koncentrovania sa na antropológiu sú nové 

                                                 
6 Porov. Ladislav Csontos, Základná antropologická línia v encyklikách Jána Pavla II., 
Dobrá kniha 1996, s. 89-184. 
7 Porov. Dokumenty druhého vatikánskeho koncilu, Gaudium et spes, SSV Trnava 2008, 
č. 12-22, resp. 33-39. 
8 Gaudium et spes 22. 
9 Porov. Erwin Dirscherl, Grundriss Theologischer Anthropologie, Die Entschiedenheit 
des Menschen angesichts des Anderen, Verlag Pustet Regensburg 2006, s. 149. 
10 Porov. Ján Pavol II., Redemptor hominis, č. 14. 
11 Porov. Ján Pavol II., Redemptor hominis, č. 13. 
12 Porov. Gaudium et spes 1. 



11 
 

možnosti dialógu s ľuďmi neveriacimi alebo s predstaviteľmi iných tradícií a 
kultúr.13 

Aj v jeho sociálnom učení má prioritné miesto človek, osoba, ako 
subjekt sociálneho života; skupinu (komunitu) uprednostňuje pred štátom 
(tu má na mysli najmä rodinu) a poukazuje aj na medzinárodné dimenzie 
sociálnych problémov. 

Témy ako úloha štátu, práca alebo rozvoj vždy chápe ako podriadené 
osobe. 

S magistériom Jána Pavla II. sa spája aj pravá kresťanská sociálna 
kultúra: kultúra a originálna socialita rodia z identity ľudskej skúsenosti viery 
misionársky dynamizmus. Vzťah viery a kultúry považuje za podstatný pre 
kresťanský život v sociálnej realite a v dejinách.14 

Pre Cirkev i svet bolo veľkým požehnaním, že v čase veľkého 
zápasu o človeka, v období zápasu o pravdu o človeku Prozreteľnosť 
dožičila Cirkvi a svetu na prelome tisícročí teológa, filozofa a svätca 
Karola Wojtylu – Jána Pavla II. 

  
2 Dokumenty pápeža Jána Pavla II. 
Rád by som na malom priestore z mnohých dokumentov pápeža Jána 

Pavla II. predstavil  dokumenty, v ktorých sa  pápež  osobitne venuje 
problematike hodnoty života človeka a jeho ľudských práv. 

 
2.1 Hodnota človeka v encyklike Jána Pavla II. „Redemptor 

hominis“. 
Stále sa inšpirujúco budeme vracať k prvej encyklike Jána Pavla II. 

„Redemptor hominis“. Už od  chvíle objavenia sa Karola kardinála Wojtyłu 
na balkóne chrámu svätého Petra v Rímedňa 16. októbra 1978 začal svet 
oveľa viac ako predtým registrovať, že na čele katolíckej Cirkvi stojí osoba – 
osobnosť filozofa poznačeného školou Husserllovej fenomenológie 
a antropológie, človek so skúsenosťami východnej politickej zóny Európy, 
ktorého korene mladosťou sa dotýkali barbarského stretu nacizmu 
a komunizmu v čase tragických dejov druhej svetovej vojny, ktorých sám bol 
účastníkom na území rodného Poľska. Keď si v Ríme (Vatikáne) 2. apríla 
2006 a milióny ľudí na celom svete  spomínali na zosnulého pápeža Jána 
Pavla II. pri prvom výročí jeho smrti, na Námestí sv. Petra v Ríme sa 
zhromaždilo asi 100 000 ľudí, aby znovu prežili chvíľu, keď sa modlitba 
ruženca skončila oznámením: „Náš Svätý Otec sa vrátil do domu Otca“. Po 
modlitbe ruženca o rok neskôr sa v okne svojej pracovne objavil pápež 

                                                 
13 Porov. Maciej Zieba OP, Kosciól w ćwierćwiecze pontyfikatu Jana Pawla II, W drodze, 
Wydawnictwo Polskej Prowincji Dominikanów, Poznaň, 1(365)/2004, s. 25-26. 
14 Porov. Luigi Negri, L´insegnamento di Giovanni Paolo II, Jaca Book Spa Milano 2005, 
s. 83-101 



12 
 

Benedikt XVI. presne o 21.37 hod. – v čase úmrtia Jána Pavla II., aby sa 
prihovoril zástupom pútnikov na námestí: „Stále je prítomný v našich 
mysliach a v našich srdciach,“ povedal Benedikt XVI. o svojom 
predchodcovi. „Stále nám sprostredkuje svoju lásku k Bohu a lásku k 
ľuďom.“ 

Vo svojom príhovore Benedikt XVI. zhrnul život Jána Pavla II. dvomi 
slovami: „vernosť a záväzok - dokonalá vernosť Bohu a neobmedzený 
záväzok svojmu poslaniu pastiera všeobecnej Cirkvi“ a pokračoval: 
„Vernosť a záväzok, ktoré sa stali ešte presvedčivejšími a pohnutejšími v 
jeho posledných mesiacoch, keď v sebe stelesnil to, čo napísal roku 1984 v 
apoštolskom liste ´Salvifici Doloris´: Utrpenie je prítomné vo svete, aby 
uvoľnilo lásku, aby dalo vznik dielam lásky voči blížnemu, aby 
transformovalo celú ľudskú civilizáciu na ´civilizáciu lásky´. Jeho choroba, 
ktorej čelil s odvahou, primäla každého venovať viac pozornosti ľudskej 
bolesti, všetkým fyzickým a duchovným bolestiam. On dal utrpeniu 
dôstojnosť a hodnotu, ukazujúc, že hodnota človeka nie je v jeho efektivite 
alebo vzhľade, ale v ňom samom, pretože Boh ho stvoril a Boh ho miluje.“15 

Kardinál Jozef Ratzinger v pohrebnej homílii pripomenul veľké srdce 
zosnulého pápeža strážiace hodnotu človeka: „Bol schopný odpúšťať a pre 
všetkých mal otvorené srdce.“16 Kardinál Jozef Tomko v príhovore 
v Pápežskom kolégiu sv. Cyrila a Metoda v Ríme okrem iného povedal: „Ján 
                                                 
15 Svätý Otec ďalej povedal, že tento poľský pápež svojimi slovami a gestami „neúnavne 
pripomínal svetu, že ak sa človek nechá objať Kristom, nepodrýva to bohatstvo jeho 
ľudskosti, ak miluje celým svojím srdcom, nebude mu nič chýbať. Naopak, stretnutie s 
Kristom robí náš život vzrušujúcejším“. „Práve preto, že sa ešte viac primkol k Bohu v 
modlitbe, v kontemplácii, v láske k pravde a ku kráse, náš milovaný pápež bol schopný 
stať sa spolupútnikom každého z nás a hovoriť s autoritou dokonca aj k tým, ktorí sú 
vzdialení od kresťanskej viery.“ (http://users.skynet.be/houlotte/relais/radiovat.htm 
2.4.2006) 
16 Vo svojich listoch kňazom a v autobiografických knihách nám hovoril o svojom 
kňazstve, ktoré prijal 1. novembra 1946. V týchto textoch vysvetľuje svoje kňazstvo, 
počnúc slovami Pána. Je to predovšetkým táto veta: „Nie vy ste si vyvolili mňa, ale ja som 
si vyvolil vás a ustanovil som vás, aby ste išli a prinášali ovocie a aby vaše ovocie zostalo 
(Jn 15,16). Druhá je „Dobrý pastier položí svoj život za ovce“ (Jn 10, 11) a napokon: 
„Ako mňa miluje Otec, tak ja milujem vás. Ostaňte v mojej láske!“ (Jn 15, 9) V týchto 
troch vetách vidíme celú dušu nášho Svätého Otca. On skutočne išiel neúnavne 
kamkoľvek, aby priniesol ovocie, ovocie, ktoré ostáva. „Vstaňte, poďme!“ Týmito slovami 
nás prebudil z unavenej viery, prebudil zo spánku svojich učeníkov včerajška i dneška. 
„Vstaňte, poďme!“, hovorí dnes aj nám. Svätý Otec bol kňazom úplne do hĺbky duše, 
lebo za ovce obetoval svoj život Bohu, za ovce celého sveta, v každodennom darovaní sa 
v službe Cirkvi, najmä vo chvíli ťažkej skúšky posledných mesiacov. Tak sa stal jedno s 
Kristom, Dobrým Pastierom, ktorý miluje svoje ovce. A napokon, podľa Ježišových slov 
„ostaňte v mojej láske“, Ján Pavol II. bol pápež, ktorý hľadal možnosti stretnutia sa so 
všetkými, ktorý bol schopný odpúšťať a pre všetkých mal otvorené srdce. Keď 
prebývame v Kristovej láske, učíme sa v jeho škole umeniu pravej lásky“. RV/TK KBS, 8. 
apríla 2005 



13 
 

Pavol II. bol naozaj akoby otcom nielen mládeže, ktorá ho nesmierne miluje, 
nielen miliardy a sto miliónov katolíkov, ale aj mnohých iných kresťanov, ba 
aj židov, mohamedánov, hinduistov, síkov, ľudí z rôznych rás, národov, 
mladých i starých, najmä chudobných a trpiacich, ale i bohatých, mocných 
tohto sveta i jednoduchých ľudí. Prejavy úcty, obdivu, chvály a preto aj 
úprimného smútku pršia zo všetkých strán.“ „Vylúčiť Krista z našich dejín 
by však znamenalo poprieť naše dejiny. Lenže dejiny tvoríme aj my. Podľa 
toho, ako žijeme, ako myslíme a ako konáme, určujeme beh dejín. Sme za ne 
teda zodpovední. A práve preto nám Svätý Otec pri poslednej návšteve 
pripomenul, aby sme v našich životoch dali priestor Bohu. Iba v tomto 
vnútorne živom dialógu, ktorým je osobná modlitba, môžeme pochopiť, kto 
je človek, kým je ľudstvo, kto som ja, skade pochádzam, kam 
smerujem a aké je moje miesto v dejinách. Z tohto pohľadu bude pre 
nás každý človek mimoriadne dôležitý. Naša spoločnosť nemôže byť 
postavená iba na kritériách výkonu a prospechu, nemôže zanedbávať tých 
slabších. Práve utrpenie a jeho hrdinské prežívanie v osobe Jána Pavla II. je 
živým svedectvom toho, že v Božích očiach má každý človek nekonečnú 
hodnotu. Aj starý, chorý a nevládny je pre spoločnosť hodnotou, s ktorou 
treba počítať. To však môžeme pochopiť iba s pohľadom viery. Iba z 
perspektívy večného života môžeme prijať, že utrpenie, ktoré sme síce 
nehľadali, ale ono prišlo, môže mať spásonosnú hodnotu. K tomu je však 
potrebné spoznávať evanjelium a snažiť sa o jeho prežívanie.“17  

Prvá encyklika (okružný list) pápeža Jána Pavla II. zo dňa 4.3.1979 
„Redemptor hominis“, ktorou sa na počiatku pontifikátu obracia na 
ctihodných bratov v biskupskej službe, na kňazov a na rehoľné rodiny, na 
synov a dcéry Cirkvi a na všetkých ľudí dobrej vôle. Už koncipovanie 
dedikácie, určenie adresátov dovolilo pápežovi „širší záber“. Z ohlasu na 
encykliku a z jej už vyše 25. ročného citačného indexu práve v priestore 
teologickej i filozofickej antropológie, soteriológie, morálnej i praktickej 
teológie dá sa odvodiť konštatovanie, že pápež oslovil a nadlho poznačil 
priestory diskusií na tému hodnoty života človeka, jeho cieľa a pod. 
Z dnešného bilančného pohľadu bola to zásadná encyklika na tému hodnoty 
človeka, ktorá „hodnota si zaslúžila mať takého vznešeného Vykupiteľa“.18 
Dá sa povedať, že už iba tri ďalšie z radu 14-tich encyklík pápeža Jána Pavla 
II. sa témou hodnoty života človeka podrobnejšie zaoberajú a to raz pod 
uhlom sociálnej hodnoty (sociálna encyklika Sollicitudo rei socialis zo dňa 
30.12.1987) a dve encykliky sa hodnotou života človeka zaoberajú z hľadiska 
morálnej teológie a bioetiky (encyklika Veritatis splendor zo dňa 6.8.1993 
o niektorých základných otázkach morálneho učenia Cirkvi a encyklika 

                                                 
17  RV/TK KBS, 7. 4. 2005 
18 Veľkonočná vigília: Veľkonočný chválospev (Exsultet) 



14 
 

Evagelium vitae zo dňa 25.3.1995 o hodnote a nenarušiteľnosti ľudského 
života). 

Je signifikantné, že prvá encyklika pápeža Jána Pavla II. nielen vyznieva, 
ale skutočne aj je jeho „programovým“ vyhlásením. Taký je zvlášť úvod  - 
prvá časť encykliky (Dedičstvo na konci druhého tisícročia) a druhá časť 
(tajomstvo vykúpenia). 

V úvode encykliky Redemptor hominis pápež píše: „Vykupiteľ človeka, 
Ježiš Kristus, je stredom vesmíru a dejín. ... Jeho vtelením Boh dal ľudskému 
životu ten rozmer, ktorý chcel dať človekovi už od samého začiatku. Dal mu 
ho definitívne - a to spôsobom, ktorý je len jemu vlastný a osobitný, v duchu 
svojej večnej lásky a milosrdenstva, s úplnou božskou slobodou - a zároveň s 
takou veľkodušnosťou, ktorá, keď berieme do úvahy dedičný hriech a všetky 
hriechy ľudstva, hriechy ľudského rozumu, vôle a srdca, nám dovoľuje s 
údivom opakovať slová posvätnej liturgie: „Ó, šťastná vina, pre ktorú k nám 
prišiel taký vznešený Vykupiteľ!“19 

V tretej časti (Vykúpený človek a jeho situácia v súčasnom svete) sa už 
na počiatku pontifikátu pápeža Jána Pavla II. stretávame s tým, čo nás 
potom dlhé roky vždy udivovalo a tým je jeho dokonalé poznanie života 
človeka, precízna analýza fenoménov, poukaz na platformy, z ktorých 
možno prísť k riešeniam, a to všetko pretkané tak teologickým, hlavne 
biblickým fundamentom, ale i tradíciou náuky Otcov, ako aj filozofickým 
(odchovanec fenoménológie Husserllovej školy) myslením 
a štrukturalizmom. To všetko doplnené radostnou a optimistickou 
interpretáciou hlasou Druhého vatikánskeho koncilu: jeho 
„aggiornamentom“ a radostným „Gaudium et spes“.20 

Pápež Ján Pavol II. konštatuje: „Ježiš Kristus je hlavnou cestou 
Cirkvi. On je našou cestou „k Otcovi“. A je aj cestou ku každému 

                                                 
19 RH, čl.1 
20  „Keď na základe skúsenosti stále rýchlejšie rastúcej ľudskej rodiny vnikáme do 
tajomstva Ježiša Krista, jasnejšie si uvedomujeme, že východiskom všetkých ciest, ktorými 
sa musí uberať Cirkev našich čias, je jedna jediná cesta; cesta, ktorá je vyskúšaná cez 
stáročia a je zároveň cestou budúcnosti. Kristus Pán ukázal túto cestu zvlášť vtedy, keď - 
ako učí Koncil – „Syn Boží sa svojím vtelením určitým spôsobom spojil s každým 
človekom.“ Cirkev teda vidí svoju základnú úlohu v snahe stále uskutočňovať a 
obnovovať toto spojenie. Cirkev chce slúžiť tomuto jedinému cieľu: aby každý človek 
našiel Krista, aby Kristus kráčal s každým človekom po ceste života silou pravdy hýbajúcej 
človekom a svetom, ktorú obsahuje tajomstvo vtelenia a vykúpenia, a silou lásky, ktorá 
vyžaruje z tohto tajomstva. V pozadí stále vyhranenejších historických procesov, ktoré v 
našej dobe prosperujú, ako sa zdá, najmä v prostredí rozličných systémov, svetonázorov a 
režimov, Ježiš Kristus je istým spôsobom znovu prítomný, i keď sa často zdá neprítomný, 
i keď je Cirkev mnohorakým spôsobom obmedzovaná vo svojej prítomnosti a činnosti, 
ktoré patria k jej inštitucionálnej štruktúre. Ježiš Kristus je prítomný mocou tej pravdy a 
lásky, ktoré v ňom dosiahli jedinečnú a neopakovateľnú plnosť, hoci jeho pozemský život 
bol krátky a jeho verejná činnosť ešte kratšia. (RH, čl.13) 



15 
 

človekovi. Na tejto ceste, ktorá vedie od Krista k človekovi, na tejto ceste, 
na ktorej sa Kristus spája s každým človekom, nikto nemôže Cirkev zastaviť. 
Vyžaduje si to časné i večné dobro človeka. Kvôli Kristovi a vzhľadom na 
tajomstvo, v ktorom spočíva sám život Cirkvi, Cirkev nemôže nebyť citlivá 
voči všetkému, čo prispieva k skutočnému dobru človeka, ani nemôže byť 
ľahostajná voči všetkému, čo toto dobro ohrozuje. Druhý vatikánsky koncil 
v rozličných statiach svojich dokumentov vyjadril túto základnú starostlivosť 
Cirkvi, aby život vo svete „lepšie zodpovedal jedinečnej dôstojnosti 
človeka“, a to v každom ohľade, a aby „bol ľudskejší“. Toto je starostlivosť 
samého Krista, dobrého pastiera všetkých ľudí. V mene tejto starostlivosti - 
ako čítame v pastorálnej konštitúcii koncilu –„Cirkev vzhľadom na svoje 
poslanie a pole pôsobnosti nijakým činom nesplýva s politickým 
spoločenstvom, ani sa neviaže na nijaký politický systém, takže je symbolom 
a zároveň záštitou transcendentnosti ľudskej osobnosti.“ Ide tu teda o 
človeka v celej jeho pravde a v jeho celom rozmere. Nejde o dajakého 
abstraktného človeka, ale o skutočného, t. j. konkrétneho, historického 
človeka. Ide o každého človeka, lebo každý človek je zahrnutý do tajomstva 
vykúpenia a s každým sa Kristus navždy spojil vďaka tomuto tajomstvu. 
Každý človek prichádza na tento svet počatý v lone matky, narodí sa z nej a 
práve v dôsledku tajomstva vykúpenia je zverený starostlivosti Cirkvi. Táto 
starostlivosť sa týka celého človeka a sústreďuje sa na neho celkom 
osobitným spôsobom. Predmetom tejto starostlivosti je človek vo svojej 
jedinečnej a neopakovateľnej reálnej existencii, v ktorej zotrváva nenarušený 
obraz a podoba samého Boha. Práve na to poukázal koncil, keď, hovoriac o 
tejto podobe, pripomenul, že „človek je jediný tvor na zemi, ktorého Boh 
chcel kvôli nemu samému.“ Človek, ktorého Boh takto „chcel“, ktorého si 
od večnosti „vyvolil“, povolal a určil na milosť a slávu, to je „každý“ človek, 
človek zvrchovane konkrétny a zvrchovane reálny; je to človek v celej 
plnosti tajomstva, ktorého sa stal účastným v Ježišovi Kristovi, tajomstva, na 
ktorom sa neprestajne stáva účastným každý z tých miliárd ľudí žijúcich na 
našej planéte, a to už od chvíle svojho počatia pod srdcom matky. Všetky 
cesty Cirkvi vedú k človekovi.21  

Človek je prvou a hlavnou cestou Cirkvi, cestou, ktorú určil sám 
Kristus, cestou, ktorá bez akejkoľvek inej možnosti vedie cez tajomstvo 
vtelenia a vykúpenia.22 Práve tohto človeka v celej pravde jeho života, s jeho 

                                                 
21 RH, čl. 13 
22 Cirkev nemôže opustiť človeka, ktorého „osud“ - to značí vyvolenie a povolanie, 
narodenie a smrť, spasenie alebo zatratenie - je tak úzko a nerozlučne spojený s Kristom. 
Vzťahuje sa to na každého človeka žijúceho na tejto planéte, na tejto zemi, ktorú Stvoriteľ 
dal prvému človekovi, mužovi a žene, so slovami: „Podmaňte si ju.“ Vzťahuje sa to na 
každého človeka v jeho úplnej a neopakovateľnej skutočnosti bytia a konania, rozumu a 
vôle, svedomia a srdca. Človek vo svojej jedinečnej skutočnosti (pretože je „osobou“) má 
svoje osobné dejiny a predovšetkým svoje vlastné „dejiny duše“. V zhode s vnútornou 



16 
 

svedomím, s jeho trvalou náklonnosťou na hriech a súčasne aj s jeho 
ustavičnou túžbou po pravde, dobre, kráse, spravodlivosti a láske, mal pred 
očami Druhý vatikánsky koncil, keď pri opise jeho situácie v súčasnom svete 
prechádzal vždy od vonkajších zložiek tejto situácie k vnútornej pravde, 
ktorá sa vzťahuje na celé ľudstvo: „Lebo v samom človekovi je mnoho 
protikladov. Kým z jednej strany okusuje ako stvorenie svoju 
mnohonásobnú ohraničenosť, zatiaľ z druhej strany pociťuje v sebe 
bezhraničné túžby a povolanie na vyšší život. Priťahovaný mnohými 
vábivými vecami, je ustavične nútený vyberať medzi nimi a niektorých sa 
zriekať. Ba veru, krehký a hriešny, nezriedka koná to, čo nechce, a nekoná 
to, čo by chcel. Teda sám v sebe je rozdvojený, a to má za následok aj toľké 
a také rozpory v spoločnosti.“ Tento človek je cestou Cirkvi, cestou, ktorá 
je v určitom zmysle základom všetkých ostatných ciest, ktorými sa musí 
Cirkev uberať, pretože človek - každý človek bez akejkoľvek výnimky - bol 
Kristom vykúpený, pretože s človekom - a to s každým človekom bez 
výnimky - je Kristus určitým spôsobom spojený, aj keď si to človek 
neuvedomuje: „Kristus, ktorý zomrel a vstal z mŕtvych za všetkých, dáva... 
človekovi - každému človekovi a všetkým ľuďom - svetlo a silu..., aby mohol 
zodpovedať svojmu vznešenému povolaniu.“23  

Pápež Ján Pavol II. si kladie zásadnú otázku: „Čoho sa bojí súčasný 
človek?“ a odpovedá:   „Zdá sa, že dnešného človeka stále ohrozuje práve 
to, čo je jeho vlastným výtvorom, t. j. výsledok práce jeho vlastných rúk a 
ešte viac výsledok činnosti jeho rozumu a úsilia jeho vôle. Plody tejto 
mnohostrannej ľudskej činnosti príliš rýchlo a často nepredvídateľným 
spôsobom nielen a nie natoľko podliehajú „odcudzeniu“, v tom zmysle, že 
sú jednoducho odňaté tomu, ktorý ich vytvoril, ale že - aspoň čiastočne, v 
určitom okruhu následkov, ktoré z nich nepriamo vyplývajú - sa obracajú 

                                                                                                     
dispozíciou svojho ducha a zároveň s toľkými rozličnými potrebami svojho tela a svojej 
časnej existencie človek píše tieto svoje osobné dejiny prostredníctvom početných 
zväzkov, stykov, situácií a spoločenských štruktúr, ktoré ho spájajú s inými ľuďmi, a to už 
od prvej chvíle svojho jestvovania na tejto zemi, od chvíle svojho počatia a narodenia. 
Prvá cesta, po ktorej musí ísť Cirkev pri plnení svojho poslania, je celý človek v celej 
pravde svojej existencie, svojho osobného a zároveň aj spoločenského a sociálneho bytia - 
v rámci svojej rodiny, v rámci toľkých rozličných spoločenstiev a prostredí, v rámci svojho 
národa alebo ľudu (ba možno ešte len rodu alebo kmeňa), v rámci celého ľudstva. (RH čl. 
14) 
23 Keďže tento človek je cestou Cirkvi, cestou jej každodenného života a skúsenosti, jej 
poslania a námah, Cirkev našich čias si musí vždy novým spôsobom uvedomiť jeho 
skutočnú „situáciu“. To značí, že si musí byť vedomá jeho možností, ktoré sa zameriavajú 
stále iným smerom a zodpovedne tomu sa aj prejavujú. Cirkev si musí byť zároveň 
vedomá nebezpečenstiev, ktoré hrozia človekovi. Musí si byť tiež vedomá všetkého, čo 
prekáža tomu, aby bol „život ľudskejším“, aby všetko, z čoho sa tento život skladá, 
zodpovedalo pravej hodnosti človeka. Slovom, musí si byť vedomá všetkého, čo tomuto 
procesu odporuje. (RH, čl. 14) 



17 
 

proti človekovi. V tom, ako sa zdá, spočíva hlavný dôvod drámy súčasnej 
ľudskej existencie v jej najširšom a najvšeobecnejšom rozmere. Preto človek 
žije v stále väčšom strachu. Bojí sa, že jeho výtvory - zrejme nie všetky, ani 
nie väčšina z nich, ale niektoré, a to práve tie, do ktorých vložil zvláštny 
podiel svojho nadania a úsilia - sa môžu radikálnym spôsobom obrátiť proti 
nemu. Bojí sa, že sa stanú nástrojmi a zbraňami nepredstaviteľného 
sebazničenia, v porovnaní s ktorým blednú všetky pohromy a katastrofy, 
ktoré poznáme z dejín. Tu si treba nastoliť otázku, pre aké príčiny sa táto 
moc, ktorú človek dostal už na začiatku a ktorou si mal podmaniť zem, 
obracia proti nemu samému a vyvoláva pochopiteľný stav nepokoja, 
vedomého alebo podvedomého strachu a pocit ohrozenia, ktorý sa 
rozličnými spôsobmi prenáša na ľudstvo a prejavuje sa v rozličných 
formách. 

Tento stav ohrozenia človeka zo strany jeho vlastných výtvorov sa 
prejavuje v rôznych smeroch a v rozličných stupňoch intenzity. Ako sa zdá, 
stále jasnejšie si uvedomujeme, že využitie zeme, planéty, na ktorej žijeme, 
vyžaduje poctivé a racionálne plánovanie. Okrem toho toto využitie zeme 
nielen na priemyslové, ale i na vojenské ciele, ako aj rozvoj techniky, 
nekontrolovaný všeobecným plánom, zameraným na dobro človeka, často 
prinášajú so sebou ohrozenie prírodného prostredia človeka, odcudzujú 
človeka jeho vzťahu k prírode a odvracajú ho od nej. Zdá sa, akoby človek 
často nevidel nijaký iný význam prírodného prostredia ako ten, čo mu slúži 
na bezprostredný úžitok a spotrebu. A zatiaľ Stvoriteľ chcel, aby človek 
zachádzal s prírodou ako jej rozumný a šľachetný „pán“ a „strážca“, a nie 
ako vykorisťovateľ a bezohľadný ničiteľ. 

Technický pokrok a rozvoj súčasnej civilizácie, ktorá sa vyznačuje práve 
nadvládou techniky, vyžadujú primeraný vývoj morálneho života a etiky. 
Bohužiaľ, zdá sa, že tento vývoj stále zaostáva za technickým vývojom.24 

                                                 
24 Preto spomenutý pokrok - hoci je obdivuhodný a ľahko v ňom možno spozorovať 
skutočné znaky veľkosti človeka, o ktorých sa hovorí, aspoň ako o tvorivých zárodkoch, 
už v opise stvorenia na stranách knihy Genezis - nemôže nevyvolávať mnohoraké obavy. 
Prvá z nich sa týka zásadnej a základnej otázky: Takýto pokrok, ktorého pôvodcom a 
podporovateľom je človek, robí ľudský život v každom ohľade „ľudskejším“ a 
„dôstojnejším“ človeka? Nemožno pochybovať, že ho robí takým, a to v rozličných 
ohľadoch. Otázka sa však nástojčivo vracia, keď ide o to, čo je najpodstatnejšie: Stáva sa 
sám človek v rámci tohto pokroku naozaj lepším, duchovne zrelším, uvedomuje si plnšie 
svoju ľudskú dôstojnosť, je zodpovednejší, otvorenejší voči druhým, najmä voči núdznym 
a slabým, je ochotnejší preukazovať a poskytovať pomoc všetkým? Túto otázku si musia 
položiť kresťania práve preto, že Kristus ich urobil všestranne citlivejšími na problém 
človeka. Musia si ju však položiť aj všetci ľudia, zvlášť tí, čo patria k spoločenským 
vrstvám, ktoré sa aktívne zasadzujú o pokrok v našej dobe. Pri pozorovaní týchto 
procesov a pri vlastnej účasti na nich nesmieme sa nechať uchvátiť prepiatym zápalom, 
ani unášať jednostranným nadšením za to, čo sme dosiahli, ale všetci si musíme celkom 
čestne, objektívne a s pocitom mravnej zodpovednosti položiť zásadné otázky týkajúce sa 



18 
 

Nič neskrývajúc pápež vysloví závažnú otázku: „Pokrok, alebo 
hroziace nebezpečenstvo“? A pokračuje v odpovedi: „Človek sa nesmie 
zriecť seba samého, ani miesta, ktoré mu patrí vo viditeľnom svete, nesmie 
sa stať otrokom vecí, hospodárskych systémov, výroby a svojich vlastných 
výrobkov. Čisto materialistická civilizácia privádza človeka práve do 
takéhoto otroctva, hoci sa to niekedy stáva bez vedomia alebo proti 
úmyslom a plánom jej priekopníkov. Pri koreni súčasnej starostlivosti o 
človeka sa zaiste nachádza tento problém. Nejde tu len o abstraktnú 
odpoveď na otázku: Kto je človek, ale o celý dynamizmus života a 
civilizácie. Ide o zmysel rozličných činností každodenného života a zároveň 
o predpoklady a smernice pre početné civilizačné, politické, hospodárske, 
sociálne, štátne a mnohé iné programy. Ak sa odvažujeme tvrdiť, že situácia 
človeka v súčasnom svete je ďaleko od požiadaviek mravného poriadku a 
spravodlivosti a ešte viac od lásky k ľuďom, robíme to preto, že to 
potvrdzujú dobre známe fakty a porovnania, ktoré viac ráz našli priamu 
ozvenu na stránkach pápežských, koncilových a synodálnych dokumentov. 
Situácia človeka za našich čias iste nie je všade rovnaká, ale je v mnohých 
ohľadoch rozdielna. Tieto rozdiely majú svoje historické príčiny, ale majú aj 
svoj silný etický ohlas.25  

                                                                                                     
situácie človeka dnes i v budúcnosti. Sú všetky tie doterajšie, ako i ďalšie, technikou do 
budúcna plánované vymoženosti v zhode s mravným a duchovným pokrokom človeka? 
Či sa sám človek v ich rámci rozvíja a napreduje, alebo skôr upadá a degraduje sa vo svojej 
ľudskosti? Prevláda v ľuďoch, „vo svete človeka“, - ktorý je svetom mravného dobra i zla 
- dobro nad zlom? Rastie v ľuďoch a medzi ľuďmi láska k iným ľuďom, rešpektovanie 
práv iných - tak každého človeka, ako aj národa alebo ľudu -, alebo, naopak, rastú rôzne 
prejavy egoizmu, prehnaný nacionalizmus - namiesto pravej lásky k vlasti -, túžba ovládať 
iných na úkor ich práv a zásluh a najmä túžba využívať všetok hmotný technicko výrobný 
pokrok výlučne na ovládanie iných alebo v prospech toho či onoho imperializmu? To sú 
základné otázky, ktoré si Cirkev nemôže neklásť, pretože si ich viac alebo menej výslovne 
kladú miliardy ľudí žijúcich dnes na svete. Všetci hovoria o téme rozvoja a pokroku, píše 
sa o nej na stránkach všetkých novín a publikácií skoro vo všetkých rečiach súčasného 
sveta. Nezabúdajme však, že táto téma neobsahuje len tvrdenia a istoty, ale aj otázky a 
úzkostlivé obavy, ktoré nie sú menej dôležité ako spomínané tvrdenia a istoty. Aj ony 
zodpovedajú povahe ľudského poznania. Ešte viac zodpovedajú základnej potrebe, aby sa 
totiž človek staral o človeka, o jeho ľudskosť a o budúcnosť ľudí na tejto zemi. Cirkev, 
ktorú oživuje eschatologická viera, pokladá túto svoju starostlivosť o človeka, o jeho 
ľudskú dôstojnosť, o budúcnosť ľudí na zemi, a teda o zameranie celého rozvoja a 
pokroku za podstatnú zložku svojho poslania, neraz nerozlučiteľne s ním spojenú. Princíp 
tejto svojej starostlivosti vidí Cirkev v samom Ježišovi Kristovi, ako to dosvedčujú aj 
evanjeliá. Preto chce túto starostlivosť stále rozvíjať v Kristovi, skúmajúc situáciu človeka 
v súčasnom svete podľa najdôležitejších znakov našej doby. (RH čl. 15) 
 
25 Veď je dobre známy fakt spotrebnej civilizácie, spočívajúci v nadbytku dobier 
potrebných človekovi alebo celým spoločnostiam - ide o spoločnosti bohaté a silno 
rozvinuté - kým v iných spoločnostiach, alebo aspoň v ich širokých vrstvách, ľudia 
hladujú a mnohí denne umierajú hladom a následkom podvýživy. Zároveň s tým 



19 
 

Stojíme tu pred strašnou drámou, pred ktorou nikto nemôže ostať 
ľahostajný. Lebo ten, čo sa na jednej strane snaží vyťažiť čo najväčší zisk, 
ako aj ten, čo na druhej strane musí znášať z toho vyplývajúce krivdy a 
príkoria, je vždy človek. Táto situácia sa ešte viac vyostruje tým, že v 
blízkom susedstve ubiedených žijú privilegované sociálne vrstvy, ako aj tým, 
že jestvujú vysoko rozvinuté krajiny, ktoré v prílišnej miere hromadia 
hmotné dobrá a ktorých bohatstvá, pretože sú zneužívané, sa neraz stávajú 
príčinou rozličných bied. K tomu sa pridáva horúčka inflácie a pliaga 
nezamestnanosti, ktoré sú ďalšími príznakmi tohto morálneho neporiadku, 
prejavujúceho sa v súčasnej svetovej situácii a vyžadujúceho preto odvážne a 
tvorivé riešenia, zodpovedajúce pravej dôstojnosti človeka.26  

                                                                                                     
prichádza u jedných k určitému zneužívaniu slobody, úzko spätému práve s konzumným, 
mravne nekontrolovaným postojom, zatiaľ čo sa obmedzuje sloboda druhých, a to tých, 
čo vážne trpia nedostatkom a sú tým hnaní do ešte väčšej biedy a núdze. Toto všeobecne 
známe porovnanie a kontrast, na ktoré sa odvolali v dokumentoch svojho učiteľského 
úradu pápeži nášho storočia, v najnovšom čase Ján XXIII. a Pavol VI. predstavujú akoby 
obrovské rozvedenie biblického podobenstva o hodujúcom boháčovi a chudobnom 
Lazárovi. 

Na rozsahu tohto javu majú vinu finančné, menové, výrobné a obchodné štruktúry a 
mechanizmy, ktoré sa opierajú o rozličné druhy politického nátlaku a ovládajú svetové 
hospodárstvo. Tieto štruktúry a mechanizmy sú takmer neschopné odstrániť 
nespravodlivé sociálne pomery zdedené z minulosti a nevládzu čeliť naliehavým 
požiadavkám a etickým potrebám súčasnosti. Tieto štruktúry podrobujú človeka napätiam, 
ktoré sám vyvolal, zrýchleným tempom márnia surovinové a energetické zdroje, ohrozujú 
prirodzené geofyzické prostredie, a tak neprestajne rozširujú oblasti biedy a s ňou spojené 
pocity úzkosti, bezmocnosti a roztrpčenia. (RH čl. 16) 
26 Táto úloha nie je neuskutočniteľná. Princíp solidárnosti, chápaný v širšom zmysle slova, 
musí byť podnetom na účinné hľadanie primeraných inštitúcií a systémov, či už ide o 
oblasť obchodných stykov, kde sa treba riadiť zákonmi zdravého súťaženia, alebo o plán 
rozsiahlejšieho a bezprostrednejšieho rozdelenia bohatstiev a kontroly nad nimi, aby 
národy, ktoré sú ešte len na ceste hospodárskeho rozvoja, mohli nielen uspokojiť svoje 
základné požiadavky, ale aj postupne a účinne sa rozvíjať. Na tejto ťažkej ceste, na ceste 
nevyhnutnej premeny štruktúr hospodárskeho života bude možné napredovať iba za cenu 
skutočného obrátenia mysle, vôle a srdca. To však vyžaduje rozhodné zaangažovanie 
jednotlivcov, ako aj slobodných a medzi sebou solidárnych národov. Príliš často sa 
sloboda zamieňa s inštinktom individuálnych alebo kolektívnych záujmov alebo dokonca s 
inštinktom boja a nadvlády, nech je akékoľvek ich ideologické zafarbenie. Je zrejmé, že 
tieto inštinkty jestvujú a pôsobia. Nebude však možné skutočne ľudské hospodárske 
zriadenie, ak spomínané inštinkty nebudú podmanené, náležite usmernené a ovládané 
hlbšími silami, skrývajúcimi sa v človeku, silami, ktoré rozhodujú o skutočnej kultúre 
národov. Práve z týchto prameňov musí vyprýštiť úsilie, v ktorom nájde svoj výraz pravá 
sloboda človeka a ktoré ju bude schopné zabezpečiť aj na hospodárskom poli. 
Hospodársky pokrok so všetkým, čo patrí k jeho riadnemu chodu, treba vždy plánovať a 
uskutočňovať v rámci všeobecného a solidárneho rozvoja jednotlivých ľudí a národov, 
ako na to presvedčivým spôsobom upozornil môj predchodca Pavol VI. v encyklike 
Populorum progressio. Ak sa to neuskutočňuje, sama kategória „hospodárskeho pokroku“ 
sa stáva kategóriou nadradenou, ktorá celú ľudskú existenciu podriaďuje svojim 



20 
 

V 17. článku encykliky Redemptor hominis sa pápež Ján Pavol II. 
zaoberá myšlienkou práva človeka na pokoj a ukazuje, ako toto právo 
buduje jeho hodnotu, ako patrí k hodnote života človeka. Konštatuje, že 
naše storočie bolo pre človeka až doteraz storočím veľkých pohrôm a 
spustošení, a to nielen materiálnych, ale aj morálnych, ba azda predovšetkým 
morálnych. Isteže nie je ľahké porovnávať z tohto hľadiska dejinné obdobia, 
lebo to závisí od historických kritérií a tie sa menia. Ale aj bez týchto 
porovnaní treba konštatovať, že doteraz to bolo storočie, v ktorom si ľudia 
navzájom zapríčinili veľa krívd a utrpení. ... Z hľadiska pokroku je to 
nepochopiteľný jav boja proti človekovi, absolútne nezlučiteľný s 
akýmkoľvek programom, ktorý sa vydáva za „humanitný“. A ktorý program, 
či už sociálny, hospodársky, politický alebo kultúrny, by sa mohol vzdať 
tohto titulu? Sme pevne presvedčení, že dnes nejestvuje na svete program - 
dokonca aj keď vychádza z protikladných svetonázorov -, ktorý by nestaval 
vždy na prvé miesto človeka. Ak napriek týmto predpokladom sú ľudské 
práva rozličným spôsobom porušované, ak sme v praxi stále ešte svedkami 
koncentračných táborov, násilia, mučenia, terorizmu a rôznych diskriminácií, 
to musí byť dôsledkom iných predpokladov, ktoré podkopávajú a často 
takmer ničia účinnosť humanitných zásad, z ktorých vychádzajú spomínané 
moderné programy a systémy. Z toho však vyplýva povinnosť podrobovať 
ich ustavičnej revízii z hľadiska objektívnych a neporušiteľných práv 
človeka.27 Medzi tieto práva sa zaraďuje, a oprávnene, právo na náboženskú 
slobodu, právo na slobodu svedomia. Druhý vatikánsky koncil pokladal za 
neobyčajne potrebné vypracovať obšírnejšiu deklaráciu o tejto téme. ... Je 

                                                                                                     
čiastočným požiadavkám, udúša človeka, rozvracia spoločnosť a nakoniec sa stáva obeťou 
svojich vlastných rozporov a výstredností. Je možné podujať sa na túto úlohu. 
Dosvedčujú to určité fakty a výsledky, ktoré sa tu ťažko dajú jednotlivo vymenovať. 
Jedno je však isté. Ako základný prvok na tomto obrovskom poli treba prijať, stanoviť a 
prehĺbiť cit pre mravnú zodpovednosť, ktorý si musí človek osvojiť. Znova a stále - 
človek! Pre nás kresťanov sa zodpovednosť v tomto ohľade stáva zvlášť zrejmou, keď si 
pripomenieme - a stále si to musíme pripomínať - obraz posledného súdu podľa 
Kristových slov, ktoré sú zaznačené v Evanjeliu svätého Matúša. (RH čl. 16) 
27 Cirkev vždy učila, že je povinnosťou človeka pracovať pre spoločné dobro, a tým 
zároveň vychovávala každému štátu dobrých občanov. Okrem toho vždy učila, že 
základnou povinnosťou verejnej moci je starostlivosť o spoločné dobro spoločnosti; z 
toho zároveň vyplývajú základné práva verejnej moci. Práve v mene týchto predpokladov, 
týkajúcich sa objektívneho etického poriadku, práva verejnej moci neslobodno chápať 
ináč ako na základe rešpektovania objektívnych a neporušiteľných práv človeka. Spoločné 
dobro, ktorému verejná moc slúži v štáte, sa dosahuje naplno len vtedy, keď všetci 
občania sú si istí svojimi právami. V opačnom prípade nevyhnutne prichádza k rozkladu 
spoločnosti, k opozícii občanov proti verejnej moci alebo k situácii útlaku, zastrašovania, 
násilia a teroru. O tom nám poskytli dostatok príkladov totalitné režimy nášho storočia. 
Teda princíp ľudských práv hlboko siaha do oblasti sociálnej spravodlivosti a stáva sa 
meradlom pre jej zásadné preverovanie v živote politických organizmov. (RH čl. 17) 
 



21 
 

isté, že obmedzovanie náboženskej slobody osôb a spoločenstiev je nielen 
bolestnou skúsenosťou pre tieto osoby a spoločenstvá, ale je predovšetkým 
útokom na samu dôstojnosť človeka, nezávisle od jeho náboženského 
vyznania alebo svetonázoru. Obmedzovanie a porušovanie náboženskej 
slobody je v rozpore s dôstojnosťou človeka a s jeho objektívnymi právami. 
Spomenutý koncilový dokument hovorí dostatočne jasne, v čom spočíva 
toto obmedzovanie a porušovanie náboženskej slobody. Ide tu zrejme o 
krajnú nespravodlivosť voči tomu, čo osobitným spôsobom väzí hlboko v 
človekovi a čo je skutočne ľudské. 

V štvrtej časti encykliky Redemptor hominis predstavil pápež Ján 
Pavol II. svoju víziu poslania Cirkvi a to v konkrétnej starostlivosti 
o človeka (Poslanie Cirkvi a údel človeka). „Tento nevyhnutne zbežný 
pohľad na situáciu človeka v súčasnom svete obracia ešte viac naše mysle a 
srdcia na Ježiša Krista a na tajomstvo vykúpenia, v ktorom je problém 
človeka vpísaný s osobitnou silou pravdy a lásky. Ak sa Kristus „určitým 
spôsobom spojil s každým človekom“, tak Cirkev, tým, že preniká do hĺbky 
tohto tajomstva, do jeho plného a univerzálneho významu, najhlbšie prežíva 
svoju podstatu a poslanie. Nie nadarmo apoštol nazval Cirkev Kristovým 
telom. Keďže toto Kristovo tajomné telo je Boží ľud - ako to neskôr vyhlásil 
Druhý vatikánsky koncil na základe celej biblickej a patristickej tradície - 
znamená to, že každý človek je v ňom akoby preniknutý tým dychom života, 
ktorý pochádza od Krista. Týmto spôsobom i sama Cirkev, ako telo, 
organizmus a spoločenská jednotka, tým, že sa upriamuje na človeka, na jeho 
skutočné problémy, na jeho nádeje a utrpenia, úspechy i pády, dostáva Božie 
podnety, svetlo a silu Ducha Svätého, ktoré pochádzajú od ukrižovaného a 
zmŕtvychvstalého Krista. Práve preto Cirkev žije svojím vlastným životom. 
Cirkev nemá iný život ako ten, čo jej dáva jej Ženích a Pán. Veď práve 
preto, že Kristus sa s ňou spojil v tajomstve vykúpenia, Cirkev musí byť 
pevne spojená s každým človekom. Toto spojenie Krista s človekom je samo 
v sebe tajomstvom, z ktorého sa rodí „nový človek“, povolaný zúčastniť sa 
na Božom živote a v Kristovi znovu stvorený, aby prijal plnosť milosti a 
pravdy.“28   

                                                 
28   A čo povedať v tomto ohľade o špecialistoch v rozličných odboroch, o 
predstaviteľoch prírodných a humanistických vied, o lekároch, právnikoch, umelcoch a 
technikoch, učiteľoch a profesoroch rozličných stupňov a odborov? Títo všetci - ako 
členovia Božieho ľudu - majú svoj podiel na Kristovom prorockom poslaní, na jeho úlohe 
slúžiť Božej pravde, a to aj tým, že zaujímajú čestný postoj voči pravde na každom poli, 
tým, že vychovávajú iných v pravde a učia ich dozrievať v láske a spravodlivosti. Teda 
zmysel pre zodpovednosť za pravdu je jedným zo základných styčných bodov medzi 
Cirkvou a každým človekom a je jednou zo základných požiadaviek určujúcich povolanie 
človeka v spoločenstve Cirkvi. Cirkev našich čias, vedená zmyslom zodpovednosti za 
pravdu, musí zostať vytrvale verná svojej vlastnej povahe, ku ktorej patrí aj prorocké 
poslanie, pochádzajúce od samého Krista: „Ako mňa poslal Otec, aj ja posielam vás... 
Prijmite Ducha Svätého.“ (RH čl. 19) 



22 
 

Pápež končí encykliku slovami: „Keď teda na začiatku nového 
pontifikátu obraciam svoju myseľ a srdce k Vykupiteľovi človeka, túžim 
týmto spôsobom vstúpiť a vniknúť do najhlbšieho rytmu života Cirkvi. Ak 
totiž Cirkev žije svojím vlastným životom, je to jedine preto, že ho čerpá z 
Krista, ktorý stále túži iba po tom, aby sme mali život a aby sme ho mali v 
hojnosti. Táto plnosť života, ktorá je v ňom, je zároveň určená i pre človeka. 
Cirkev tým, že sa spája s celým bohatstvom tajomstva vykúpenia, stáva sa 
Cirkvou živých ľudí, pretože sú znútra oživovaní pôsobením „Ducha 
pravdy“. K nim prichádza láska, ktorú Duch Svätý vlieva do našich sŕdc. 
Cieľom každej služby v Cirkvi, či už apoštolskej, pastoračnej, kňazskej alebo 
biskupskej je udržiavať tento dynamický zväzok medzi tajomstvom 
vykúpenia a každým človekom. 

Keď si uvedomujeme túto úlohu, zdá sa nám, že ešte lepšie chápeme, čo 
znamená, že Cirkev je matkou.“29 

 
2.2  Posolstvo pápeža Jána Pavla II. k svetovému dňu mieru 

1.1.1999 „Rešpektovanie ľudských práv: Tajomstvo skutočného 
mieru“.  

Pápež v úvode posolstva napísal, že vo svojej prvej encyklike 
„Redemptor hominis“,  takmer pred dvadsiatimi rokmi zdôraznil dôležitosť 
dodržiavania ľudských práv.  Mier sa darí, keď sú tieto práva plne 
rešpektované, ale keď sú porušené, že to, čo príde, je vojna, ktorá z iných 
príčin ešte vážnejšie porušenia.  

„Na začiatku nového roku, posledný rok pred Veľkého jubilea, rád by 
som sa zaoberať ešte raz na túto tému veľmi dôležité, so všetkými z vás, 
muži a ženy každej časti sveta, s vami, politickí vodcovia a náboženské 
vedenie ľudí, s vami, ktorí majú radi pokoj a chcú konsolidovať ju vo svete“  
– konštatuje v úvode pápež Ján Pavol II.  

 
2.2.1  Rešpekt k ľudskej dôstojnosti, kultúrneho a prírodného 

dedičstva ľudstva.  
Dôstojnosť ľudskej osoby je bytostne vložená do transcendentnej 

hodnoty. Celé ľudské dejiny je potrebné vykladať vo svetle tejto istoty.  
Každý človek je stvorený na obraz a podobu Božiu (porov. Gn 1:26-28), a 
preto radikálne orientovaný na Stvoriteľa, je stále vo vzťahu s tými, ktoré 
majú rovnakú dôstojnosť. Podporovať dobro jednotlivca znamená slúžiť 
spoločnému dobru, čo je miesto, kde práva a povinnosti a zbiehajú  
navzájom sa posilňujú.  

V dejinách nášho času sa ukázalo ako je tragické a nebezpečné 
zabudnúť na pravdu o človekovi, o jeho hodnote. Máme pred očami a, žiaľ 

                                                                                                     
 
29 RH čl. 22  



23 
 

i v živote výsledky ideológií ako marxizmus, nacizmus a fašizmus, ale aj 
mýtov, ako rasovej nadradenosti, nacionalizmu a etnickej výlučnosti. 
Nemenej zhubné, aj keď to nie je vždy zrejmé, sú účinky materialistického 
konzumu, v ktorom povýšenie jednotlivca a sebecké uspokojovanie 
osobných ambícií stáva sa zmyslom a konečným cieľom života. Je potrebné 
povedať,  že žiadna urážka ľudskej dôstojnosti nemôže byť ignorovaná, bez 
ohľadu na zdroj, na aktuálne forme a metódy bude potrebné voči nej 
zásadne stanovisko kdekoľvek sa objaví.  

 
2.2.2  Univerzálnosť a nedeliteľnosť ľudských práv.  
Pápež Ján Pavol II. spomína prijatie Všeobecnej deklarácie ľudských 

práv v roku 1948.  Deklarácia bola zámerne spojená s Chartou OSN, pretože 
zdieľa spoločnú inšpiráciu.  Ako jeho základný predpoklad je v nej 
konštatovane uznanie prirodzenej dôstojnosti všetkých členov ľudskej 
rodiny, ako je ich rovnosť a neporušiteľnosti ich práv, čo je základom 
slobody, spravodlivosti a pokoja vo svete.  Všetky ďalšie medzinárodné 
dokumenty o ľudských právach vyhlásili túto pravdu znovu, a dnes možno 
tvrdiť, že ľudské práva vyplývajú z prirodzenej dôstojnosti a hodnoty 
ľudskej osobnosti.  

Obrana univerzálnosti a nedeliteľnosti ľudských práv je nevyhnutná pre 
vybudovanie mierovej spoločnosti a pre celkový rozvoj národov 
jednotlivcov a národov.   

  
V ďalšej časti posolstva, ktoré analyzujeme, pápež Ján Pavol II. sa 

venuje konkrétnym právam: 
 
2.2.3 Právo na život 
Prvé z nich je základné právo na život.  Ľudský život je posvätný a 

neporušiteľný od počatia až po prirodzený koniec života na zemi.  
„Nezabiješ“ je Božie prikázanie, ktoré uvádza hranice, za ktoré nikdy sa 
nikdy nesmie ísť.   „Vedomé rozhodnutie zbaviť nevinného človeka na život 
je vždy morálne zlo“ – deklaruje pápež. 

Právo na život je nedotknuteľné. Jedná sa o pozitívnu voľbu celý život.  
Rozvoj kultúry  zahŕňa všetky okolnosti života a zaisťuje podporu ľudskej 
dôstojnosti v každej situácii.    Život nemôže byť nikdy znížený na úroveň 
veci. Právo na život zároveň zahŕňa a odmieta všetky formy násilia: každé 
násilie, chudobu, hlad, ktoré trápia mnoho ľudí, násilie pri ozbrojených 
konfliktoch, trestné obchodovanie s drogami a zbraňami, ale rovnako i 
škody na životnom prostredí a pod. 

 
2.2.4  Náboženské slobody - srdce ľudských práv.  
Náboženstvo, náboženské presvedčenie vyjadruje najhlbšie túžby 

človeka, tvary vízie ľudí na svete, a vplyv na ich vzťahy s ostatnými: V 



24 
 

podstate sa ponúka odpoveď na otázku o pravom zmysle života, osobné i 
spoločenské.  Náboženská sloboda je teda v samom srdci ľudských práv.   
Jeho nedotknuteľnosť je taká, že jednotlivcom musí byť priznané právo 
dokonca zmeniť svoje náboženstvo, ak to vyžaduje ich svedomie.   

 
2.2.5  Právo zúčastniť sa na živote spoločenstva, v spoločenstve.  
Všetci občania majú právo podieľať sa na živote ich spoločenstva: To je 

presvedčenie, ktoré je dnes  všeobecne zdieľané.  Ale toto právo na 
demokratickom procese sa často kazí vinou korupcie a protekcie, ktoré 
nielen brániť legitímne účasť na výkone moci, ale tiež zabraňuje ľuďom 
využívať právne prostriedky a služby, na ktoré má každý právo.   

Jedným z najtragickejších foriem diskriminácie je nerešpektovanie 
etnických skupín a národnostných menšín. Žiadne úsilie nie je príliš veľké, 
aby sme napomohli ukončiť takéto zneužitia, ktoré sú porušením ľudskej 
dôstojnosti.  

 
2.2.6  Právo na vlastný rozvoj osobnosti.  
Každá ľudská bytosť má vrodené schopnosti, ktoré čakajú na 

rozvinutie.  Preto sa pápež zaoberá dostupnosťou základného vzdelania pre 
všetkých. 

 
2.2.7  Právo na prácu. 
Iné základné právo, od ktorého závisí dosiahnutie dôstojnej životnej 

úrovne, je právo na prácu.  Nedostatok práce je závažný problém: veľa ľudí 
v mnohých častiach sveta sa ocitá vo víre zničujúcej realite nezamestnanosti 
Je nevyhnutné zo strany tých, ktorí vykonávajú politickú alebo ekonomickú 
správu štátov a spoločnosti, aby urobili všetko, čo možno urobiť pre 
vyriešenie tejto zložitej situácii. Dnešný rýchly pokrok smerom ku 
globalizácii ekonomických a finančných systémov tiež ukazuje, že je 
naliehavo potrebné zistiť, kto je zodpovedný za zabezpečenie globálneho 
spoločného dobra a zodpovedný za výkon hospodárskych a sociálnych práv.  
Dôsledky súčasnej hospodárskej a finančnej krízy majú ťažké dôsledky pre 
veľký počet ľudí. 

 
2.2.8  Právo na zdravé životné prostredie. 
Pápež zdôrazňuje, že všetci máme zodpovednosť za životné prostredie. 

Presadzovanie ľudskej dôstojnosti, je spojené s právom na zdravé životné 
prostredie, pretože toto právo obsahuje dynamiku vzťahu medzi 
jednotlivcom a spoločnosťou.  

 
2.2.9  Právo na mier.  
V istom zmysle právo na mier zaisťuje dodržiavanie všetkých ďalších 

práv, lebo podporuje budovanie spoločnosti, v ktorej štruktúry podporujú 



25 
 

spoluprácu, solidaritu a iné aktivity a to so zreteľom na spoločné dobro. 
Každá vojna a nepokoje ničia, nebudujú ale oslabujú morálne základy 
spoločnosti a vytvárajú ďalšie dlhodobé napätia.   

 
V závere posolstva pápež Ján Pavol II. uvádza, že kultúra ľudských 

práv, zodpovednosť všetkých za ne a všetky vymenované práva nebudú 
bezpečné, pokiaľ sa nám nepodarí, aby sa všetci zaviazali k ich ochrane a 
 budovaniu. Ak je porušenie akéhokoľvek základného ľudského práva prijaté 
bez reakcie, sú všetky ostatné práva ohrozované. Iba taká kultúra života a 
ľudské práva, ktoré rešpektujú rôzne tradície a sú neoddeliteľnou ľudskej 
morálnej podstaty nám zaručia, že sa budeme môcť pozerať do budúcnosti 
s pokojnou dôverou.  

 Pre podporu kultúry ľudských práv a svedomia pápež spomína hlavne 
úlohu zodpovednosť  médií, ktoré sú dôležité pri formovaní verejnej 
mienky, a preto aj pri ovplyvňovaní správania ľudí v dobrom i zlom.     

Nakoniec pápež vyzýva, aby sme sa vo všetkých častiach sveta zamerali 
na evanjelium ako vzor svojho života: tu sa ohlasuje ľudská dôstojnosť.  
Prijmime pozvanie zdieľať túto lásku. V Ježišovom evanjeliu možno znova 
objaviť „dar a tajomstvo“  dodržiavania práv každej ženy a každého muža.   

 
2.3  Ostatné dokumenty pápeža Jána Pavla II. 
Na doplnenie je potrebné konštatovať, že v troch svojich encyklikách - 

Laborem Exercens (14.9.1981),  Sollicitudo Rei Socialis (30.12.1987) a 
Centesimus Annus (1.5.1991) sa pápež Jána Pavol II. venoval sociálnej 
spravodlivosti v ucelenosti celkového pohľadu na život človeka, úctu 
k nemu a jeho dôstojnosti. K tomuto zoznamu je potrebné aj štvrtú veľkú 
encykliku o sociálnej spravodlivosti, ktorá je základom všetkých ostatných: 
Evangelium Vitae (Evanjelium života, 25.3.1995).   

Ján Pavol II. mal výnimočný dar jasne a priamočiaro sformulovať 
podstatu otázok života z hľadiska dosiahnutia skutočnej sociálnej 
spravodlivosti. „Bezpodmienečné rešpektovanie práva na život každej 
nevinnej osoby,“ hovorí Ján Pavol II., „je jedným z pilierov každej 
civilizovanej spoločnosti“. 

„Evanjelium života je určené celej ľudskej pospolitosti. Konať v 
prospech života znamená pričiňovať sa o obnovu spoločnosti budovaním 
spoločného dobra. Nemožno totiž budovať spoločné dobro, ak sa neuznáva 
a nechráni právo na život, na ktorom spočívajú a z ktorého vyplývajú všetky 
ostatné neodcudziteľné práva človeka. Nemôže mať solídny základ 
spoločnosť, ktorá – i keď hovorí o hodnotách, ako dôstojnosť osoby, 
spravodlivosť a pokoj – radikálne sama sebe protirečí, keď prijíma a toleruje 
najrozličnejšie formy ponižovania a narušovania ľudského života, najmä 
života slabých a vysunutých na okraj. Len úcta k životu môže byť základom 
a zárukou najcennejších a najpotrebnejších hodnôt, ako je demokracia a 



26 
 

pokoj. Nemôže totiž jestvovať pravá demokracia, ak neuznáva dôstojnosť 
každého človeka a nerešpektuje jeho práva" (čl. 101). 

Podobne aj u Benedikta hrá úcta k životu vskutku kľúčovú a 
nezastupiteľnú úlohu pri skúmaní otázky sociálnej spravodlivosti. Vo svojej 
encyklike Caritas in Veritate píše: „Jeden z najevidentnejších aspektov 
dnešného rozvoja je dôležitosť témy úcty k životu, ktorú nemožno žiadnym 
spôsobom oddeľovať od otázok, týkajúcich sa rozvoja národov. Ide o 
aspekt, ktorý v poslednom čase nadobúda čoraz väčší význam a núti nás 
rozšíriť chápanie pojmu chudoby a zaostalosti o otázky spojené s prijatím 
života, zvlášť tam, kde sa to rôznym spôsobom znemožňuje" (čl. 28). 

Podobne ako pápež Ján Pavol II., aj pápež Benedikt XVI. trvá na tom, 
že sociálna otázka sa dnes stáva „radikálne antropologickou otázkou“ (čl. 
75). To, čo spája a slúži ako základ pre rôzne témy v oblasti sociálnej 
spravodlivosti, je predovšetkým „teológia ľudskej osoby“, čiže teológia, 
ktorá sa dostáva do protikladu s mnohými súčasnými ideovými prúdmi a 
praxou. Na rozdiel od súčasného sveta posadnutého manipuláciou a 
ovládnutím každého aspektu ľudského života – vrátane otázok ako, kde a s 
akými vlastnosťami sa narodia naše deti alebo ako, kde a koho rukou 
zomrieme – Benedikt XVI. a Ján Pavol II. nás učia konzistentne 
rešpektovať tajomstvo a inherentnú dôstojnosť ľudského života.  

Obaja pápeži zdôrazňujú, že v pozadí mnohých našich aktuálnych 
problémov „stoja kultúrne postoje popierajúce ľudskú dôstojnosť (...), 
aby živili materialistické a mechanistické chápanie ľudského života.“ „Kto 
bude môcť zmerať negatívne účinky tejto mentality na rozvoj?“ pýta sa 
pápež Benedikt. „Ako sa možno čudovať ľahostajnosti k prípadom 
degradácie človeka, ak ľahostajnosť charakterizuje dokonca aj náš postoj k 
tomu, čo je ľudské a čo nie? (...) Kým chudobní celého sveta stále klopú na 
brány blahobytu, bohatý svet riskuje, že nebude počuť toto klopanie na 
svoju bránu, pretože jeho svedomie dnes nie je schopné rozpoznať, čo je 
ľudské“ (čl. 75). 30 

    
Záver 
Už len z tejto palety pohľadov najkompetentnejších si možno vytvoriť 

obraz o zápase pápeža Jána Pavla II. o hodnotu človeka. Bol štvrť 
storočie žiarivým príkladom a svedkom tejto hodnoty a takým aj zostane 
v dejinách Cirkvi, sveta. Je na našej generácii (filozofov, teológov, 
antropológov, kultúrológov a iných...), aby sme zanalyzovali a pretlmočili 
v čo najvernejšej podstate veľké dielo a životný odkaz pápeža Jána Pavla II.. 

                                                 
30 Porov. SMITH, Randall: The Missing Foundation of Social Justice. In: 
www.childtrafficking.wordpress.com, thecatholicthing.org 

 



27 
 

Z ktorejkoľvek strany budeme prechádzať cez jeho dielo, vždy sa 
dostaneme k stredu, „na hlbinu“ k dvom veličinám: k hodnote Boha 
a hodnote človeka. 
 

ZOZNAM POUŽITEJ LITERATÚRY 
 

BENEDIKT XVI.:  Audiencia 7.10.2011, TK KBS, ZENIT.  
BENEDIKT XVI.: Príhovor. In: http://users.skynet.be/houlotte/ 

relais/radiovat.htm 2.4.2006 
CSONTOS, Ladislav: Základná antropologická línia v encyklikách Jána Pavla II. 

Trnava : Dobrá kniha, 1996. 
DIRSCHERL, Erwin: Grundriss Theologischer Anthropologie, Die Entschiedenheit 

des Menschenangesichts des Anderen. Verlag Pustet Regensburg, 2006. 
Dokumenty druhého vatikánskeho koncilu: Gaudium et spes. Trnava : SSV, 

2008. 
FERFOGLIA, S. Susi CL: Jana Pawla II filozofia kultury i wychowania, Kraków : 

Wydawnictwo św. Stanislawa, 2007. 
JÁN PAVOL II.: Redemptor hominis. 
Kardinál SCOLA:  TK KBS, RV CZ  14.10. 
NEGRI, Luigi: L´insegnamento di Giovanni Paolo II. Milano : Jaca Book Spa, 

2005. 
RATZINGER, Jozef: Pohrebná homília,  RV 7.10.2011. 
SMITH, Randall: The Missing Foundation of Social Justice. In: 

www.childtrafficking.wordpress.com, thecatholicthing.org 
ZIEBA, Maciej OP: Kosciól w ćwierćwiecze pontyfikatu Jana Pawla II, W drodze, 

Wydawnictwo Polskej Prowincji Dominikanów. Poznaň, 1(365)/2004. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



28 
 

TOLERANCJA RELIGIJNA W ROZUMIENIU 
FRANZA ROZENZWEIGA 

 
Wiesław WÓJCIK 

 
1. W poszukiwaniu tolerancji religijnej 

 
Od Franza Rosenzweiga, żyjącego na przełomie XIX i XX wieku, 

rozpoczyna się jeden z ważniejszych nurtów filozofii współczesnej – 
filozofia dialogu. Słowo „dialog” użyty w nazwie ma znaczenie kluczowe, 
bowiem filozofia ta inicjuje nową mentalność, sposób myślenia i życia, w 
którym możliwy staje się autentyczny dialog między różnymi odłamami 
chrześcijaństwa, a przede wszystkim między chrześcijaństwem a judaizmem. 
Po prawie 20 wiekach wrogiego współistnienia chrześcijan i żydów, zostają 
ukazane warunki do wzajemnego uznania, szacunku i tolerancji.  Niemiecka 
Rada Koordynacyjna Towarzystw Współpracy Chrześcijańsko-Żydowskich 
w dowód uznania dla wkładu Rosenzweiga dla dialogu żydowsko-
chrześcijańskiego ustanowiła medal Bubera-Rosenzweiga i od 1968 r. 
przyznaje go osobom oraz instytucjom zasłużonym w budowaniu 
wzajemnego porozumienia. Oczywiście, naturalną konsekwencją filozofii 
dialogu jest otwarcie na dialog między różnymi kulturami, nacjami i religiami. 
Jednak źródłowy dla innych rodzajów dialogu pozostaje dialog między 
judaizmem i chrześcijaństwem.    
 Sam Rosenzweig pochodził ze zlaicyzowanej rodziny żydowskiej. 
Urodził się w 1886 r. w Kassel w Niemczech, a w roku 1905 rozpoczął 
studia medyczne, następnie historyczne i filozoficzne (Getynga, Monachium, 
Fryburg). Po siedmiu latach w 1912 r. kończy studia doktorem z filozofii 
Hegel und der Staat. Jest to okres fascynacji filozofią Kanta, Hegla i 
Nietzschego, przeżywania rozterek filozoficznych i religijnych – Rosenzweig 
zaczyna skłaniać się do odejścia od idealizmu oraz historycznego 
relatywizmu. Myślenie i doświadczenie religijne (nie nauki matematyczno-
przyrodnicze ani historia) mają stać się źródłem filozofii.  W roku 1913 
słucha w Lipsku wykładów z prawa, a Berlinie wykładów Hermana Cohena 
z filozofii żydowskiej. Jest to również okres podejmowania decyzji o 
przyjęciu chrztu, pod wpływem rozmów ze swoim przyjacielem Eugenem 
Rosenstockiem – Żydem, nawróconym na chrześcijaństwo.   

Po nocnej dyskusji z Rosenstockiem (z 7/8 lipca 1913 r.)  
postanawia przyjąć chrzest w Kościele protestanckim. Rosenzweig, 
podobnie jak jego przyjaciel, nawrócił się na chrześcijaństwo, jednak po 
przeżyciu żydowskiego święta Jom Kippur (Dzień Pojednania) w synagodze 
berlińskiej (miał to być dzień pożegnania z judaizmem) postanawia 
(po)zostać wyznawcą judaizmu. Nawrócił się więc na judaizm pod wpływem 



29 
 

decyzji o przyjęciu chrześcijaństwa. Brzmi to paradoksalnie, ale pokazuje 
drogę możliwego dialogu żydowsko-chrześcijańskiego. Formalnie 
chrześcijaninem nie został, jednak uznał chrześcijaństwo jako jedną z dwóch 
(obok judaizmu) kategorii objawienia. To de facto równoczesne nawrócenie 
na chrześcijaństwo i judaizm świadczy o równoważności obu religii i o 
konieczności ich trwania aż do końca czasów.   

Dialog i dalej (po wyborze przez Rosenzweiga judaizmu) trwająca 
współpraca (przyjaźń) między Rosenzweigiem i Rosenstockem jest również 
przykładem dialogu między judaizmem i chrześcijaństwem. W ciągłej próbie 
wzajemnego zrozumienia swoich postaw rodzi się główne dzieło 
Rosenzweiga Gwiazda zbawienia (Der Stern der Erlösung). Z jednej strony 
Rosenzweig przyjmuje, że Chrystus i Jego Kościół jest jedyną drogą do Ojca, 
zarazem uważa jednak, że przypadek konieczności wejścia na tę drogę nie 
dotyczy narodu Izraelskiego – ten Naród, jako wybrany przez Boga, już 
bowiem jest u Ojca. Rosenzweig równocześnie zaznacza, że przypadek ten 
nie dotyczy poszczególnych żydów. Oni potrzebują chrześcijaństwa, jako 
orientacji świata, aby móc w pełni przyjąć judaizm (tak jak uczynił to 
Rosenzweig). Podobnie nie istnieje chrześcijaństwo bez judaizmu. Naświetlę 
te kwestie w dalszej części.  

  Drugim źródłem Gwiazdy zbawienia są doświadczenia Rosenzweiga 
z frontu I Wojny Światowej. Na kartach wojennej korespondencji z frontu 
bałkańskiego wysyła kolejne fragmenty swojego dzieła (w obliczu śmierci i 
ciągłego zagrożenia śmiercią, w tym bałkańskim tyglu narodów i idei, w 
którym rodził się porządek współczesnej Europy). To połączenie kruchości 
życia i spisywanych na ulotnych kartkach frontowych zdań z trwałością 
ciągle odnawianych i przekazywanych idei, wbrew śmierci i nicości, jest 
zasadniczym rysem samej filozofii – nie może być ona bowiem oddzielona 
od życia, prawda przez nią ukazywana, o ile ma mieć wartość, ma człowieka 
„coś” kosztować. Rosenzweig głosi mesjanistyczną teorię poznania 
(prawdy): „Od tych najmniej ważnych prawd, że »dwa plus dwa jest cztery», 
co do których ludzie łatwo się zgadzają, nie licząc niewielkiego wysiłku 
umysłowego (…) prowadzi droga poprzez prawdy, które człowieka już coś 
kosztują, do tych, których nie może on sprawdzić inaczej niż przez ofiarę 
swego życia, a w końcu do tych, których prawdę można sprawdzić dopiero 
przez narażenie życia wszystkich”31. 

Prawda, którą przekazywał Rosenzweig, kosztowała go coraz 
więcej. W 1922 roku zapada na ciężką nieuleczalną chorobę, która prowadzi 
stopniowo do utraty zdolności mówienia i pisania. Aż do śmierci w dniu 10 
grudnia 1929 r. zachował jednak sprawność umysłową. Tłumaczył wiersze 
żydowskiego poety Jehudy Haleviego oraz wraz z Martinem Buberem 
rozpoczął dzieło tłumaczenia Biblii z hebrajskiego na niemiecki. Współpraca 

                                                 
31 F. Rosenzweig, Gwiazda zbawienia, Wydawnictwo Znak, Kraków 1998, s. 686. 



30 
 

z Buberem, współtwórcą filozofii dialogu, trwała zresztą już od wielu lat i 
miała istotne znaczenie dla ukształtowania się podstawowych zasad tej 
filozofii. Do przekazywania swoich myśli mógł wykorzystywać tylko swoje 
oczy – ostatnie narzędzie kontaktu ze światem zewnętrznym. Opracował 
system komunikacji z żoną, która cierpliwie, znak po znaku, zapisywała 
prace swojego męża.  
 Znaczenie myśli Rosenzweiga stawało się po jego śmierci coraz 
większe i to nie tylko w obszarze teologii czy dialogu międzyreligijnego, lecz 
filozofia ta oddziaływała również na inne obszary kultury. W dużej mierze 
przyczynił się do tego Emanuel Levinas, który rozwijając myśli Gwiazdy 
zbawienia, zainspirował nauki humanistyczne i społeczne do budowania 
relacji społecznych i świata wartości w oparciu o idee dialogu, spotkania, 
wydarzenia, zrozumienia drugiego itp. W połączeniu z filozofią 
personalizmu i egzystencjalizmu, filozofia dialogu stała się istotnym 
elementem współczesnej myśli pedagogicznej (np. Otto Friedrich Bollnow). 

Chciałem już na początku zwrócić uwagę na jedną, ale niezmiernie 
ważną i często współcześnie pomijaną, ideę Levinasa dotyczącą tolerancji, a 
inspirowaną analizą filozofii Rosenzweiga. Zresztą Levinas traktował całą 
swoją filozofię jako przypisy i komentarze do prac Rosenzweiga.  

Levinas krytykuje takie rozumienie tolerancji, które zakłada, że 
możliwe jest oddzielenie człowieka od jego poglądów i traktowanie ich 
zawsze z „przymrużeniem oka”. Są one bowiem, w tym rozumieniu, 
zmienne i różnorakie (dotyczy to również poglądów religijnych), a 
utożsamienie ich z człowiekiem prowadzi do jego redukcji i do 
koncentrowania się we wzajemnych relacjach na tym, co siłą rzeczy musi 
ludzi dzielić i konfliktować. Człowiek powinien wznieść się ponad 
wyznawane przez siebie i innych poglądy i konfrontować je ze sobą jedynie 
dla osiągnięcia obopólnych korzyści.   

Levinas zauważa, że nie można zaliczyć wiary danego człowieka do 
jego prywatnych poglądów, mało znaczących dla niego samego i dla innych. 
„Religijna pewność chroni świadomość przed zmiennością historii. 
Podobnie, jak uniwersalna prawda filozofa, prawda wierzącego nie znosi 
ograniczeń. Obraca się jednak nie tylko przeciwko słowom, które jej 
przeczą, ale i przeciw ludziom, którzy się od niej odwracają. Jej żarliwość 
wzmaga się w płomieniach stosów”32.  
 Jak wobec tego pogodzić tolerancję z religią?  Levinas zauważa, że 
to pogodzenie jest możliwe poprzez judaizm, który pokazuje, czym jest 
tolerancja w swojej istocie. „Przyjęcie Cudzoziemca, niestrudzenie zalecane 
przez Biblię, nie jest wnioskiem płynącym z judaizmu i jego miłości do Boga 
(…), lecz jest samą treścią wiary. (…) Cudzoziemiec jest tym, wobec którego 
jest się zobowiązanym, zanim jeszcze ukaże się Żydom jako bliźni, który 

                                                 
32 E. Levinas, Trudna wolność. Eseje o judaizmie, Wydawnictwo Atest, Gdynia 1991, s. 181. 



31 
 

musiałby potwierdzić lub zakwestionować swe przekonania. (…) 
Nietolerancja, jaką w sobie mieści, nie godzi w doktryny, lecz w 
niemoralność, która może zniekształcić nawet ludzką twarz bliźniego”33.   
     Chodzi o takie postawy i zachowania, które mogą odczłowieczyć i 
wobec tych postaw nie można być „tolerancyjnym”. Tolerancja polega na 
bezwarunkowym przyjęciu człowieka, z jednoczesnym szacunkiem dla jego 
poglądów (przede wszystkim religijnych) i uznaniem ich wagi dla zachowania 
jego człowieczeństwa. Właśnie w fakcie, że Izrael jest narodem przez Boga 
wybranym, mamy źródło tolerancji. Ta świadomość obecności Boga i jego 
wpływu na życie narodu wybranego i każdego członka tego narodu pobudza 
do szczególnej odpowiedzialności za innych i rodzi nieskończone 
wymagania wobec siebie: jako wybrany muszę w sposób szczególny służyć 
tym, którzy tego daru nie otrzymali.      
 W tym rozumieniu nadrzędną wobec wartości tolerancji okazują się 
wartości odpowiedzialności za drugiego  człowieka i za dobra, które 
otrzymaliśmy i które nie mogą zostać zmarnowane, niewykorzystane lub 
wykorzystane w niewłaściwy sposób. Analizując koncepcję tolerancji Stefana 
Swieżawskiego, Marek Rembierz zauważa, że  w postawie tolerancji 
najważniejszy jest „wyróżniony i uwarunkowany sprawnościami etycznymi 
sposób bycia z ludźmi i ich odmiennymi tradycjami. Aby praktykować 
tolerancję wymagana jest zwłaszcza od człowieka umiejętność spotkania z 
„innością”, aksjologiczna i intelektualna otwartość na „inność” (…)  
Tolerancja jeśli jest niesłusznie absolutyzowana jako cnota nadrzędna, to 
okazuje się siłą destruktywną w życiu indywidualnym i społecznym. Aby 
tolerancja była cnotą budującą pożądane relacje międzyludzkie to „musi być 
zasilana przez inne sprawności duchowe, czyli cnoty ułatwiające nam pełną 
afirmację ‘inności’ naszych bliźnich”. Praktykowanie tolerancji wymaga 
wypracowania całego „organizmu cnót”: męstwa i odwagi, umiarkowania i 
sprawiedliwości”34.   

W  dalszej części zobaczymy, w jaki sposób powyższa myśl o 
tolerancji ma swoje źródła w filozofii Rosenzweiga. 
 Rosenzweig był myślicielem żydowskim, gorliwym wyznawcą 
judaizmu. Dlatego jego postawa i poglądy stały się wiarygodne dla wielu 
Żydów i otworzyły ich na religię chrześcijańską, o której wartości z takim 
przekonaniem mówił Rosenzweig. Z drugiej strony, jako filozof 
zakorzeniony w tradycji zachodniej filozofii, oddziaływał na wielu myślicieli 
chrześcijańskich. Ukazywał on judaizm jako centrum religii chrześcijańskiej, 

                                                 
33 Tamże, s. 181-2. 
34 M. Rembierz, Religia – polityka – filozofia. O odróżnieniu „tego, co boskie” i „tego, co 
cesarskie” w refleksji filozoficznej i społecznej Stefana Swieżawskiego. In: JAROSZYŃSKI, 
Piotr, Ks. TARASIEWICZ, Paweł, CHŁODNA, Imelda (eds.): Polityka a religia. Lublin: 
Fundacja „Lubelska Szkoła Filozofii Chrześcijańskiej”, 2007, s. 135. 



32 
 

wskazując równocześnie na zasadniczą odrębność tych religii i ich 
nieredukowalność do siebie nawzajem.  
 Te myśli znalazły swój oddźwięk również w dokumentach 
Kościoła. Szczególne znaczenie ma rok 2000 – rok wielkiego jubileuszu 
chrześcijaństwa. Papież Jan Paweł II ogłosił pierwszą niedzielę Wielkiego 
Postu 2000 Dniem Przebaczenia i w tym dniu, podczas Eucharystii w 
bazylice św. Piotra, z ust papieża padły słowa prośby o przebaczenie za 
grzechy i winy Kościoła katolickiego popełnione w przeszłości. Papież w 
sposób szczególny przepraszał za nieewangeliczne metody głoszenia Słowa 
Bożego, za niechęć do przedstawicieli innych kultur, narodów, ras i religii, za 
dyskryminację kobiet, łamanie praw człowieka i za grzechy przeciw 
Izraelowi35. 
 W tym samym roku 25 sierpnia został ogłoszony list Rady 
Episkopatu Polski do spraw Dialogu Religijnego Dialog u podstaw ewangelizacji, 
w którym wyraźnie stwierdza się, że dialog religijny jest obowiązkiem 
ewangelicznym wszystkich uczniów Chrystusa. Ten dokument oparty był na 
dokumentach papieskich (list apostolski Tertio millenio adveniente, encyklika 
Redemptoris missio)  i starał się na polskim gruncie zaszczepić papieską 
Ewangelię dialogu. W liście przywołane jest stwierdzenie Jana Pawła II 
podkreślające, że religia żydowska jest dla chrześcijaństwa czymś 
wewnętrznym, a nie rzeczywistością zewnętrzną.   

Pojawia się również w liście przywołanie samego Rosenzweiga, 
który zauważa, że istnienie przez tyle wieków narodu żydowskiego 
(wybranego nieodwołalnie przez Boga) jest poręczeniem prawdy 
chrześcijaństwa o nieodwołalnym trwaniu miłości Boga do każdego 
człowieka36. W tym wyraża się bliskość Kościoła i Synagogi37. 

Dokument mówi również o potrzebie dialogu z niewierzącymi i 
przestrzega przed ich lekceważeniem, wskazując przy tym, że w wielu 
przypadkach źródłem niewiary jest postawa ludzi Kościoła, ukazująca 
Chrystusa w sposób karykaturalny. 

Przyjrzyjmy się teraz metodzie zawartej w filozofii dialogu, aby 
zrozumieć na czym polega prawda i siła Ewangelii dialogu. 

 
2. Metoda filozofii Rosenzweiga 
 

Filozofia Franza Rosenzweiga z jednej strony przeciwstawia się 
całej tradycji filozoficznej Zachodu od „Parmenidesa po Hegla”, w której 
dominował, według niego,  dogmatyzm i redukcjonizm. Były to bowiem 
                                                 
35 Wyznanie win i prośba o przebaczenie. Bazylika św. Piotra 12 marca 2000, "Wiadomości KAI", 
16 marca 2000, s. 24-25. 
36 F. Rosenzweig, Gwiazda zbawienia, Wydawnictwo Znak, Kraków 1998, s. 644. 
37 Por. M. Nowak, Fundamental Dialogue, “Dialogue & Universalism” no. 1-2/2001, p. 69-
74 ;  M. Nowak, Dialog u podstaw, http://users.dominikanie.pl/~marekn/0008.html. 



33 
 

wysiłki redukcji  „Wszystkiego” do „Jednego”.  Przykładowo u Hegla cała 
rzeczywistość jest zredukowana do myślenia – to ono funduje jej istnienie i 
sens oraz generuje jej rozwój zgodnie z prawami dialektyki. Należy odrzucić 
heglowską tożsamość bytu i myśli a triadę teza – antyteza – synteza  (w tym 
triadę pojęcie – przyroda – duch) zastąpić triadą nieredukowalnych do siebie 
nawzajem elementów Bóg – świat – człowiek.  Byt, w rozumieniu Rosenzweiga, 
istnieje niezależnie od naszego myślenia i pozostaje podstawą myślenia, 
jednak nie istnieje jeden Byt, lecz trzy byty, których nie możemy do siebie 
sprowadzić, logicznie dowieść, ani wskazać jakąkolwiek zależność między 
nimi: meta-etyczny człowiek, meta-fizyczny Bóg i meta-logiczny świat.  
Możemy „tylko doświadczyć trzech oddzielnych od siebie pra-
rzeczywistości: Boga, świata, człowieka. Doświadczenie ujmuje je takimi, 
jakimi są: Boga jako boskiego, świat jako światowy, człowieka jako 
człowieczego”38. Podążając właśnie tym torem autor Gwiazdy zbawienia 
przedstawia zastygły, pierwotny przedświat, w którym każdy z bytów (tzn. 
Bóg, świat, człowiek) jest de facto „monizmem”, „całością” – każdy jest jeden, 
prawdziwy i dobry. Te trwające pierwotnie bez żadnych wzajemnych relacji 
„monizmy” stały się wyzwaniem dla myśli filozoficznej, która od początków 
dziejów zachodniej metafizyki próbowała narzucić jakieś relacje miedzy nimi 
z zewnątrz, tym samym dokonując redukcji dwóch z trzech „całości” do tej 
trzeciej. Ten sposób podejścia związany był z fundamentalnym pytaniem 
filozofii o „istotę” – czym świat, człowiek, Bóg »właściwie« jest. W tym 
słówku »właściwie« zawiera się  zasadnicza podejrzliwość w stosunku do 
każdej doświadczanej rzeczy, w konsekwencji do samego doświadczenia – 
dana rzecz nie może być po prostu tym, czym jest, musi być czymś całkiem 
innym. W końcu, gdy padało pytanie – czym jest to wszystko? – jedna z 
całości stawała się tym jednym. Niejako uzurpowała sobie prawo do bycia 
wszystkim, a więc do zawierania w sobie pozostałych dwóch całości. I tak 
wszystko jest światem (kosmologiczna starożytność), Bogiem (teologiczne 
średniowiecze), człowiekiem – jego poznającym rozumem (antropologiczna 
nowożytność). Dzieje się tak, ponieważ dla myśli jasne jest to, co 
maksymalnie proste. I stąd ten nieustanny wysiłek redukcji „Wszystkiego” 
do „Jednego”. „Jedność logosu uzasadnia Jedność świata jako Wszystkiego. 
A znowu owa Jedność okazuje swą wartość prawdy w uzasadnieniu tej 
Wszystkości”39. 

Rozenzweig odrzuca ten sposób uprawiania filozofii. Uważa, że 
trzeba odrzucić konstrukcje oparte na zdaniach orzecznikowych typu: 
„wszystko jest …”, „dana rzecz jest …”, „świat jest”.  W tych zdaniach po 
słówku „jest” musi się bowiem pojawić nieobecny wcześniej orzecznik. W 
antropologicznej nowożytności ten sposób rozumowania doprowadził do 

                                                 
38  F. Rosenzweig, Gwiazda zbawienia, Wydawnictwo Znak, Kraków 1998, s. 38. 
39 Tamże, s. 63. 



34 
 

konieczności redukcji wszystkiego do „ja” (bo, gdy pytamy czym jest Bóg 
czy świat, to poza Bogiem i światem mamy tylko „ja”). „Ta redukcja lub 
ugruntowanie doświadczeń, świata i Boga w „ja”, które dokonuje tych 
doświadczeń, jest jeszcze dzisiaj dla naukowego myślenia tak oczywista, że 
kogoś, kto nie wierzy w ten dogmat, lecz swe doświadczenia świata woli 
sprowadzać do świata, a doświadczenia Boga do Boga, po prostu nie traktuje 
się poważnie. Ta filozofia uważa wspomnianą redukcję za coś tak 
oczywistego, że kiedy podejmuje wysiłek spalenia owego heretyka, 
prześladuje go jedynie za zakazany rodzaj redukcji i smaży go jako 
materialistę, który oświadczył: wszystko jest światem, lub jako ekstatycznego 
mistyka, który powiedział: wszystko jest Bogiem. Nie mieści się jej w głowie, 
aby ktoś w ogóle nie chciał powiedzieć: wszystko jest … Lecz w tym pytaniu 
„czym jest?”, postawionym „Wszystkiemu”, tkwi już cały błąd 
wypowiedzi”40.  

Według Rosenzweiga każdy byt  ma własną prawdę zawartą w nim 
samym. Nie można jej odkryć poprzez metodę jakiejkolwiek redukcji, 
wynikania, sprowadzenia do, itd. Do poznania prawdy potrzebna jest 
wewnętrzna „decyzja” bytu, która prowadzi do rozerwania jego „sobości”, 
egzystencji wewnętrznej, zamkniętej na rzeczywistość zewnętrzną.  Dopiero 
wtedy pojawia się prawda o bytach – poprzez relację między bytami. Zamiast 
zdania redukującego „Bóg jest (w jakiś sposób) człowiekiem” czy „człowiek 
jest (w jakiś sposób) Bogiem”, mamy doświadczenie relacji „Bóg i człowiek”. 
Słowo „i” staje się najważniejszym słowem filozofii – odsłania się w nim 
prawda tej relacji: tworzy nową, jedyną całość, zachowując autonomię 
elementów składowych relacji, ustanawia równoważność drogi „od Boga do 
człowieka” i „od człowieka do Boga”.  Każdy element relacji jest tak samo 
pierwotny i źródłowy.  

Metoda ta przeciwstawia się metodzie dialektycznej gry Hegla, w 
której antyteza i synteza są jedynie maskami zakładanymi, aby ukryć tezę. 
Przez to w tej dialektycznej grze żaden element nie jest źródłowy. 
Heglowska triada tworzy koło – bez początku i końca. Rosenzweig zastępuje 
to koło – trójkątem, którego wierzchołki (punkty wyróżnione) oznaczają 
kolejne przedmioty ludzkiego doświadczenia: Boga, świat i człowieka. Na 
ten trójkąt nakłada się trójkąt odwrócony, tworząc GWIAZDĘ 
(sześcioramienną). Ten drugi trójkąt utworzony jest z trzech relacji jakie 
wydarzają się między Bogiem, człowiekiem i światem. Omówimy je 
dokładniej za moment. Zauważmy teraz, że prawda nie jest z góry dana, bo 
objawia się dopiero po zaistnieniu rzeczywistości np.  „Bóg i człowiek”.  
Dialog między Bogiem i człowiekiem jest niezbędny, aby Bóg poznał 
prawdę o człowieku, a człowiek o Bogu. Podobnie jest w przypadku relacji 
„Bóg i świat” oraz „człowiek i świat”, jak i w przypadku każdej innej, 

                                                 
40 Tamże, s. 665. 



35 
 

bardziej szczegółowej relacji. Dopiero doświadczenie relacji z danym bytem 
objawia prawdę o tym bycie jak i o tym, który doświadcza.  

Dla autora Gwiazdy zbawienia doświadczenie Boga, świata i 
człowieka są trzema podstawowymi przedmiotami ludzkiego przeżycia, 
fundującymi wszystkie inne doświadczenia.  Bóg, świat i człowiek są to 
„fakty”,  które stanowią trzy części „Wszystkiego”. Ich prawda objawia się 
dopiero w relacji między nimi: Objawienie jako wydarzenie dialogu 
między Bogiem i człowiekiem; Stworzenie – między Bogiem  
i światem; Zbawienie – między światem i człowiekiem. W tych trzech 
relacjach ujęty jest też czas w swoich trzech odsłonach: jako przeszłość 
(Stworzenie) , teraźniejszość (Objawienie) i przyszłość (Zbawienie). 
„Przeszłość jest poznawana, teraźniejszość jest stwierdzana, przyszłość jest 
przeczuwana. To, co poznawane, jest opowiadane, to, co stwierdzane jest 
przedstawiane, przyszłość jest przepowiadana”41.   

Wszelka prawdziwa filozofia musi się rozpocząć od indywidualnego 
doświadczenia, przy czym najważniejsze są doświadczenia śmierci i miłości. 
U podstaw tych doświadczeń tkwi Objawienie Boga człowiekowi, polegające 
na doświadczeniu Jego miłości. Te doświadczenia „otwierają” egzystencję 
bytu i budują relacje z innymi bytami. To nie myślenie filozofa jest pierwotne 
w procesie poznania, lecz śmierć, bo ona kwestionuje jego byt i ukazuje jego 
byt prawdziwy. Człowiek okazuje się bytem poza wszelkim systemem. Nie 
tyle jest, co staje się podmiotem mowy (wypowiada swoje istnienie, objawia 
je innym) i miłości (otwiera swoją egzystencję na innego).  

Istnieje też przed-doświadczenie, które ma miejsce zanim dokonało 
się Objawienie Boga człowiekowi. W tym przed-doświadczeniu mamy do 
czynienia z pogańską pra-rzeczywistością, w której trzy rozdzielone elementy 
(Bóg, świat, człowiek) istnieją jedynie dla samych siebie. Tu nie ma 
możliwości spotkania drugiego, ani prawdziwej mowy i dialogu. Dlatego, jak 
zauważa Rosenzweig, bohater starożytnych dramatów jest bohaterem 
tragicznym, samotnym, a sztuka jest niema (ma wymiar jedynie plastyczny, 
jest statyczna, aczasowa). Świat jest zamkniętym kosmosem. Tutaj myślenie 
jest statyczne, zamknięte i samo próbuje wszystko zamknąć w swoje 
struktury – formą tego myślenia jest logika. Dopiero Objawienie ukazuje ten 
świat jako świat stworzony. Gdy zamknięty w sobie przed-świat spotyka 
Objawienie, to to, co dotychczas było rozdzielone, otwiera się i wchodzi we 
wzajemne relacje – jest to wydarzenie dialogiczne42. Filozofia określona 
przez takie Objawienie jest całkowicie otwarta na doświadczenie 
rzeczywistości. W przypadku filozofii opartej na Objawieniu myślenie jest 
myśleniem mowy – dokonuje się w dialogu, jest odsłonięciem czasowości, 
ulotności i niepowtarzalności chwili, śpiewa o miłości mocnej jak śmierć.     

                                                 
41 Tamże, s. 31/32. 
42 Por. tamże. 



36 
 

Oprócz doświadczenia i przed-doświadczenia jest także ponad-
doświadczenie otwierające na ponad-doświadczalny świat – przepowiadany 
jako ten, który zostanie ocalony, zbawiony. To budowana wspólnota nada 
mu pełną i trwałą postać. Nie ma jednak jednej drogi, orientacji świata 
wskazującej i prowadzącej do tej wspólnoty. Są dwa znaki tego przyszłego 
Zbawienia – są nimi Synagoga i Kościół.  To ostatnie „i” odsłoni dopiero 
pełną prawdę, zbuduje więź między ludźmi i objawi wartość Zbawienia.  W 
wymiarze przestrzeni duchowej orientację światu nadaje Synagoga (określa 
święte miejsce, do którego dążą przez wieki wszystkie narody), natomiast w 
wymiarze czasu duchowego, to Kościół wskazuje na moment przyjścia 
Chrystusa orientujący dzieje świata i człowieka w sposób absolutny.    

 
3. Prawda według Rosenzweiga 

 
       Ja zauważyliśmy wcześniej, kluczowe dla pełnego zrozumienie metody 
filozoficznej Rosenzweiga jest ukazanie jego koncepcji prawdy. Pojawia się 
ona jako niezbywalna w relacjach międzyludzkich, a w swoim najbardziej 
podstawowym znaczeniu w relacjach: Bóg i Świat, Bóg i Człowiek oraz 
Człowiek i Świat.  Pierwszą jest relacja stworzenia, drugą – objawienia, a 
trzecią – zbawienia. Nie są to relacje jedynie zewnętrzne, domagają się 
bowiem „rozerwania”, otwarcia wewnętrznej struktury całkowicie 
nieredukowalnych elementów, czyli Boga, Świata i Człowieka. Tą siłą może 
być jedynie miłość (potężna jak śmierć), która tkwi u podstaw każdej z tych 
relacji – jest jej pierwotną, otwierającą siłą. Unicestwia dany element, aby 
powołać go na nowo (zawsze na nowo) we wspomnianych relacjach.   

Możemy też mówić o prawdzie na poziomie przed-doświadczenia, 
gdy wszystkie trzy elementy są rozdzielone i każda z nich próbuje być 
Wszystkim. W jakim sensie więc prawdą jest pogaństwo? Musi to być 
prawda w elementarnej, niewidzialnej i nie-jawnej formie – zanim nastąpiło 
Objawienie (widzialna i jawna całość). Jest opowiadaniem  o tym, co się 
rzeczywiście wydarzyło i o uczestnikach tych wydarzeń – o rzeczach, 
przedmiotach, ludziach, zdarzeniach. To, co było nie jest teraz trwające, 
jednak czas staje się w opowiadaniu w pełni rzeczywisty. Rozsypały się 
świątynie bogów, ich kult okazał się błędem, jednak „nie mógł nie zostać 
usłyszany strzelisty akt modlitwy wytryskującej ku nim z piersi uciśnionego i 
nie mogły nie zostać dostrzeżone łzy kartagińskiego ojca prowadzącego syna 
na ofiarę Molochowi”43    

Dopiero jednak zanurzenie w teraźniejszość, przedstawienie tego, 
co jest tu i teraz pozwala doświadczyć prawdę. Do tego potrzebne jest 
wejście w relacje ze światem i z Bogiem, doświadczając miłości Boga i 

                                                 
43 TISCHNER J. (red.), Filozofia współczesna. Kraków: Instytut Teologiczny Księży 
Misjonarzy 1989, s. 446. 



37 
 

przeżywając świat jako stworzony przez Boga. W pytaniu o prawdę świata 
ważna jest nie jego istota, lecz jego wartość, i to wartość dla jednostkowego 
człowieka. Świat jest miejscem dramatu – sceną ludzkiego życia, gdzie 
dokonuje się zbawienie świata przez człowieka i człowieka poprzez świat. 
Zbawić świat, to uznać jego wartość (niezbywalną – i to dla mnie) w 
doświadczanej postaci i uznać jego rzeczywistość. 

Nie ma więc prawdy samotnej, musi ona być prawdą dla kogoś. 
Dlatego naczelną zasadą filozofii (nowego myślenia) Rosenzweiga jest 
doświadczenie relacji Ja i Ty. W celu poznania prawdy o sobie czy drugim 
muszę doświadczyć relacji dialogicznej, która nie jest żadną formą redukcji 
(ani Ja do Ty, ani Ty do Ja).  Słówko „i” nie redukuje, lecz łączy zachowując 
odrębność elementów – jest to owoc doświadczenia. Potwierdzeniem 
niemożliwości redukcji jest doświadczenie śmierci.  Każdy umiera 
indywidualnie, osobiście, a to umieranie nie pociąga za sobą śmierci 
wszystkiego. „Wszystko nie umiera i nic nie umiera we Wszystkim. Umrzeć 
może tylko jednostka, a wszystko, co śmiertelne, jest samotne”44.  

Prawdziwe spotkanie nie jest umieszczaniem drugiego we wcześniej 
opracowanych i przyjętych kategoriach, lecz jest staniem naprzeciw tego, co 
nie jest mną i nie redukowanie tego czegoś do mojego myślenia. Jest to 
autentyczna relacja miłości –  nie dążę do panowania, przyporządkowania, 
lecz do zjednoczenia i współistnienia.  

W relacji dialogicznej kluczowe jest imię, którym wzywam 
drugiego. Imię nie jest nazwą, pojęciem, próbującym uchwycić istotę tego, 
kogo nazywamy – jest czymś więcej, niż pojęcie. Poprzez imię drugi objawia 
mi siebie jako kogoś bliskiego, przyjaznego i tworzy zobowiązanie, 
odpowiedzialność. Jednak imię zarazem ukrywa w świetle tajemnicy prawdę 
o drugim. Domaga się dialogu, w którym prawda będzie się ciągle objawiać. 
Bóg, objawiając człowiekowi swoją miłość też wzywa go po imieniu i sam 
daje poznać swoje imię.  Boże imię JAHWE (Jestem, który Jestem) jest 
tajemnicze i niepojęte dla rozumu, jednak idzie za nim prawo miłości i 
dialogu z osobowym Bogiem. Nie można bowiem przy pomocy własnego 
rozumu budować systemu, który tłumaczyłby wszystko i zawierał sam w 
sobie pełną wiedzę o drugim, o doświadczanej rzeczywistości. Dla 
Rosenzweiga „prawda nie jest dla świata prawem, lecz jego treścią. To nie 
prawda dowodzi rzeczywistości, lecz rzeczywistość chroni prawdę. Istotą 
świata jest owo chronienie (nie dowodzenie) prawdy”45. 

W końcu okazuje się, że prawda jest pieczęcią Boga, a tylko Bóg 
jest prawdą. Droga prawdy przebiegała od niemej ciemności przed-świata, 
poprzez doświadczenie śmierci, które przyniosło mowę aż do  miłości, która 
przezwyciężyła śmierć. W ten sposób otworzyła się płaszczyzna dialogu – w 

                                                 
44 F. Rosenzweig, Gwiazda zbawienia, Kraków 1998, s. 53. 
45 Tamże, s. 67. 



38 
 

mowie i miłości. Jednak droga biegnie dalej, bo miłość decyduje się na 
wybór życia, ono z kolei opuszcza świat i zanurza się (przemienia się) w 
światło. Dokonuje się to w milczeniu ponad-świata. Droga przebiega więc 
od niemej ciemności do milczącego światła.  A prawda jest światłem, czyli i 
Bóg jest światłem wznoszącym się ponad życiem i śmiercią. Jest tym, który 
kocha oraz ożywia i rozbudza Sobość, czyniąc z niej kochającą duszę. 
Milczący Bóg nie jest niemy, gdyż objawia swoją miłość i sprawia, że staje się 
ona udziałem innych.  

  
4. Dopełnianie się judaizmu i chrześcijaństwa 
 
W symbolu GWIAZDY judaizm jest wewnętrznym sześciokątem, w 

którym skupia się bogactwo różnorodności życia wewnętrznego. Natomiast 
chrześcijaństwo oznacza promienie GWIAZDY wychodzące na zewnątrz. 

  We wnętrzu GWIAZDY płonie nieustanny ogień wiernej miłości 
Boga, który stworzył i wybrał swój Naród oraz nadał mu swoje prawa. 
Naród wybrany przez Boga musi trwać aż do końca czasów jako znak Bożej 
wierności, prawdomówności i obecności. Ciągle na nowo się odnawia, 
budując swój własny czas wyznaczony przez jego relacje z Bogiem. Z tego 
ognistego jądra GWIAZDY strzelają promienie, które nieustannie przebijają 
się przez noc czasów i tworząc wieczną drogę mają, poprzez tę wieczność, 
zapanować nad czasem, uczynić go częścią wieczności. Te jest właśnie 
chrześcijaństwo.  
 „Judaizm i chrześcijaństwo stanowią dwa wieczne cyferblaty pod 
wskazówkami tygodni i lat ciągle odnawianego czasu”. W przedstawieniu 
obu podstawowe jest pytanie o istnienie wieczności. Jednak to 
przedstawienie „nie wychodzi od samoświadomości, jaką posiadają judaizm i 
chrześcijaństwo, a więc w przypadku judaizmu od prawa, a w przypadku 
chrześcijaństwa od wiary, lecz od zewnętrznej, dostrzegalnej postaci, 
poprzez którą wydzierają one czasowi swą wieczność. W judaizmie więc od 
faktu istnienia Ludu, a w chrześcijaństwie od wydarzenia fundującego 
wspólnotę”46. 
 Lud Izraela idąc przez wieki musi skupiać się we wnętrzu 
GWIAZDY, odrzucać to, co sprzeniewierza się Bożemu wybraniu, i ciągle 
na nowo, w oparciu o ocalałą wierną Resztę, odbudowywać Naród. Jest 
„punktem”, mieszczącym w sobie nieskończoność, którego nie można więc 
wymazać. Chrześcijaństwo znów promieniuje na wszystkie ludy, kultury, 
narody i królestwa. Ogromną różnorodność przekształca w jedną wspólnotę 
Kościoła. Musi ciągle się rozszerzać, ogarniać kolejne obszary kultury, życia, 
świata, musi ciągle nawracać, głosząc Chrystusa. Inaczej wyrzeknie się 
wieczności i zapadni w nicość. „Do chrześcijaństwa przynależy tylko ten, kto 

                                                 
46 Tamże, s. 682. 



39 
 

wie, że jego własne życie jest w drodze prowadzącej od Chrystusa, który już 
nadszedł, do Chrystusa, który przyjdzie powtórnie”47.   

Tak chrześcijaństwo, jak i judaizm objawiają tę samą prawdę, 
jednak w inny sposób. Chrześcijaństwo ukazuje ludzkość i każdego 
człowieka na wiecznej drodze do Ojca, przy czym drogą tą jest Jezus 
Chrystus. Natomiast judaizm – jest wyznawany przez naród wieczny, który, 
jako naród od wieków wybrany, jest już u Ojca. W oparciu o prawdę i 
głęboką wiarę możliwy jest dialog, a więc i tolerancja między żydami i 
chrześcijanami.  

Prawda obu religii odsłania się dopiero we wspólnym dialogu. Całe 
dzieje stosunków chrześcijańsko-żydowskich to nieustanna próba ogniowa 
prawdy. Te stosunki zawsze były autentyczne – często bardzo bolesne, lecz 
zawsze ukazywały znaczenie prawdy dla życia człowieka. Świadomość różnic 
nie jest przeszkodą w budowaniu dialogu i tolerancji, lecz wręcz warunkiem 
sine qua non dialogu. Chrześcijaństwo buduje swoją tożsamość poprzez 
judaizm i stając wobec faktu istnienia od wieków narodu żydowskiego. 
Podobnie jest z judaizmem , który trwa w prawdzie i buduje swoją 
tożsamość w ciągłym odniesieniu do chrześcijaństwa. Nie należy niwelować 
różnic, ani poszukiwać „tanich” kompromisów, bo takich w sytuacji, gdy 
chodzi o poznanie prawdy, nie ma.     

Poprzez chrześcijaństwo żyd rozpoznaje jak Słowo, w które on jest 
od wieków wsłuchany, staje się ciałem. Może poznać chrześcijan jako 
apostołów Boga, idących ze słowami Pisma Świętego w świat. Dynamizm 
chrześcijaństwa wyraża się również w dogmacie o Bogu jako Trójcy Świętej 
– nie jest to objaw politeizmu, lecz prawda o jedynym Bogu judaizmu 
przekazaną poganom. Bez żydowskiego przypominania prawdy o Bogu, 
który jest jeden i jedyny, chrześcijanin może łatwo zniekształcić tę prawdę. 
Trwając w dynamicznej relacji do judaizmu, chrześcijaństwo prawdą o 
Trójjedynym Bogu rozświetla mroki pogaństwa.    

Dla chrześcijanina nie może być nieistotne to, że pierwsi uczniowie 
byli Żydami, że  chrześcijaństwo narodziło się z judaizmu. Wiele modlitw, 
tekstów i zwyczajów liturgicznych oraz zasad wiary chrześcijańskich 
pochodzi teksów i tradycji żydowskiej. A ponieważ wcielenie jest 
najważniejszym dogmatem chrześcijaństwa, fakt, że Chrystus stał się 
Człowiekiem-Żydem, ma szczególne znaczenie dla relacji żydowsko-
chrześcijańskich – buduje nieporównywalną do relacji z innymi narodami 
bliskość.  

Również wiara żyda różni się od wiary chrześcijanina – dopiero 
razem tworzą pełny sens wiary. Ta pierwsza idzie śladami Ludu, jest 
wpatrzeniem się w jego trwanie, jest samym jego istnieniem – jest owocem 
rodzenia kolejnych pokoleń Ludu. Nie potrzebuje słów, jakie są niezbędne 

                                                 
47 Tamże, s. 535. 



40 
 

dla chrześcijanina, który musi wiedzieć, w co wierzy, aby świadczyć o 
Chrystusie i zdobywać świat dla Chrystusa. Pełna wiara jest więc 
połączeniem istnienia i świadectwa, otwarciem na Słowo i na Rzeczywistość, 
trwaniem w tradycji jak i otwieraniem ciągle nowych obszarów ewangelizacji.       
 

5. Trzy nurty chrześcijaństwa 
 
Istnienie trzech nurtów chrześcijaństwa: prawosławia, katolicyzmu i 

protestantyzmu jest koniecznym rozdzieleniem drogi chrześcijańskiej. 
Wynika ono z pierwotnego rozbicia rzeczywistości na Boga, człowieka i 
świat. Starzy bogowie, stary człowiek i stary świat pogaństwa zostają 
odrodzeni w chrześcijaństwie jako nowy Bóg, nowy człowiek i nowy świat.  

Stając wobec pogaństwa, chrześcijaństwo rozpoznało w kulcie bogów 
ukrytego Boga, w którym odsłoniły się drogi Ojca i Syna. Wskazane 
przeciwieństwo między boskimi osobami, odsłania zarazem początek każdej 
religii politeistycznej, która mnoży kolejnych bogów. W chrześcijaństwie 
jednak w pojęciu Ducha, który pochodzi tak od Ojca jak i od Syna, i w 
którym odnajdą oni siebie nawzajem, mamy przezwyciężenie politeizmu. 
Bowiem Boga możemy czcić jedynie w Duchu i prawdzie. To 
„uduchowienie” Boga stwarza jednak zagrożenie utraty kontaktu ze światem.  

To Kościół prawosławny, poprzez misję nawrócenia mądrości (na Bożą 
mądrość), ukazuje na swoim przykładzie niebezpieczeństwo uduchowienia 
Boga i zagubienie się człowieka w przymusie nieustannego wzrostu 
duchowego za cenę zagubienia relacji ze światem. Trudności 
przezwyciężenia chaosu duszy i świata może rodzić pokusę ucieczki w wizję 
(jedynie możliwego) transcendentnego, duchowego porządku. 

   Natomiast w pogańskiej próbie zrozumienia człowieka, 
chrześcijaństwo dostrzega zamkniętego człowieka, i wyzwala go na drogach 
kapłana i świętego. Ten podział ludzi zdaje się oddzielać człowieka od 
człowieka, jednak  sprawia, że każdy pogański podział (dokonywany według 
trwałych cech: stanu, języka itp.) ulega zneutralizowaniu. Kapłaństwo 
bowiem, jako niezniszczalna wartość, dokonywało trwałego oddzielenia 
kapłana od stanu świeckiego, a święci, z nieustającym żarem swojej miłości, 
wywodzili się z różnych grup społecznych i przenikali je. W postaci Syna 
Człowieczego zawiera się połączenie godności kapłana i sługi, boskości i 
człowieczeństwa.  

To Kościół protestancki, realizujący misję nawrócenia poety w 
człowieku, wskazuje zarazem na zagrożenia uczłowieczenia Boga (czy 
ubóstwienia człowieka). Stając wobec pozbawionego duszy świata i Boga, 
który jest jedynie Panem duchów, zamyka się w ciszy własnego serca.    

Podobnie chrześcijańskie drogi państwa i Kościoła są  odniesieniem do 
zaczarowanego świata, jaki wyłania się z chrześcijańskiego spojrzenia na 
pogański porządek rzeczy. Ten podział (między państwem i Kościołem, 



41 
 

światem i ponadświatem), zdający się wprowadzać totalny rozdział między 
państwami, narodami, stanami itp., ukazywał błahość innych „pogańskich 
podziałów”.   Dopiero u kresu czasów, gdy Bóg będzie wszystkim we 
wszystkich, objawi się jedność Bożego Królestwa. I wtedy dopiero zostanie 
przez Kościół ogarnięte całe bogactwo pogańskiego świata, który stanie się 
narodem świętym i królestwem kapłanów.   

To Kościół katolicki „przyjął na siebie misję nawrócenia widzialnego 
porządku prawa świata, ukazując odtąd obraz niebezpieczeństwa 
«uświatowienia« Boga, prowadzącego do ubóstwienia świata”48.    

 Potrójna droga chrześcijaństwa prowadzi więc do ukazania 
uduchowionego Boga, przebóstwionego człowieka i przebóstwionego 
świata. Te drogi połączą się dopiero przy końcu czasu. Ich rozdzielone 
trwanie przez całe dzieje jest konieczne, aby uniknąć wskazanych 
niebezpieczeństw (oderwania Boga od świata, a z drugiej strony 
uczłowieczenia Boga, sprowadzenia Boga do porządku światowego czy 
ubóstwienia człowieka i świata) i zrealizować potrójną misję nawrócenia: 
mądrości, duszy człowieka i prawa świata. 

 Rosenzweig nazywa Kościół prawosławny Kościołem prawdy Ducha, 
którego główną siłą wewnętrzną jest nadzieja, w odróżnieniu od Kościoła  
protestanckiego (Kościół Syna Człowieczego) i Kościoła katolickiego 
(Królestwo Boga), gdzie wiodącą siłą wewnętrzną są odpowiednio: wiara i 
miłość. Każdy z Kościołów w pewnym sensie zaniedbuje pozostałe siły, aby 
żyć pełnią tej jedynej i pokazać jak właśnie ona wyzwala świat z pogaństwa. 
Nadzieja bowiem otwiera na rzeczywistość duchową, wiara na 
człowieczeństwo, a miłość na świat.    

Podobnie jak rozdzielona jest droga chrześcijańska na trzy dopełniające 
się, również troiście płonie wewnętrzny ogień żydowskiego życia religijnego. 
Rozdziela się na zewnątrz ukazując zarazem wewnętrzne przeciwieństwa: 
„moc i uniżenie żydowskiego Boga, wyniesienie i powołanie do zbawienia 
żydowskiego człowieka oraz przynależność do tego świata i przyszłość 
żydowskiego świata”49.  

Jednak bez żywej obecności promieniującemu na zewnątrz 
chrześcijaństwa „judaizmowi, żarzącemu się wewnątrz, zagraża skupienie 
swego ciepła we własnym łonie, w dali od pogańskiej rzeczywistości świata. 
Jeśli tam niebezpieczeństwa polegały na: uduchowieniu, uczłowieczeniu i 
‘uświatowieniu” Boga, tutaj są nimi: zaprzeczenie świata, pogarda dla świata, 
stłumienie świata”50.  

Jednak równie potrzebne jest to żydowskie zakorzenienie, dzięki 
któremu trwa w sposób nienaruszony prawda wiary (i prawda o tożsamości 

                                                 
48 Tamże, s. 622. 
49 Tamże, s. 624. 
50 Tamże, s. 631. 



42 
 

Narodu wybranego) , jak i chrześcijańskie wyrzeczenie, dzięki czemu 
chrześcijanin wyzwala siebie z pogaństwa i zaczyna ciągle na nowo żyć 
życiem chrześcijańskim.  

 
6. Judaizm i chrześcijaństwo wobec islamu 

 
Chcąc zrozumieć pełniej, czym jest judaizm i chrześcijaństwo, musimy 

zobaczyć je na tle innych religii. Znaczenie wyjątkowe ma ukazanie islamu 
jako religii, która została ustanowiona świadomie właśnie jako religia. Oto 
znaczący tekst Rosenzweiga:  

„Szczególna sytuacja judaizmu i chrześcijaństwa polega właśnie na tym, 
że nawet wówczas, kiedy stały się religiami, odnajdują w sobie środki 
konieczne do wyzwolenia się z tej swojej religijności i znalezienia się na 
powrót w wolnej przestrzeni rzeczywistości poza obronnymi murami swej 
konkretnej postaci. Wszystkie historyczne religie są od samego początku 
konkretne, są »ustanowione«. Tylko judaizm i chrześcijaństwo ukonkretniły 
się dopiero z czasem, i to nie na stałe. Nigdy zaś nie były ustanawiane. 
Pierwotnie były czymś zupełnie »niereligijnym«: judaizm był pewnym 
faktem, chrześcijaństwo pewnym wydarzeniem. Otaczały je różne religie, 
same jednak byłyby wielce zdziwione, gdyby uznano je także za religie. 
Dopiero ich parodia, islam, jest religią od samego początku, i nie chce być 
niczym innym”51.  

Co to znaczy, że ani chrześcijaństwo, ani judaizm nie są religią? 
Wchodzą w dialog z rzeczywistością, która chroni prawdy wiary, wypełnia je 
i rozjaśnia. Nie są one ustanowione „z góry”, raz na zawsze, lecz tworzone 
są i rozwijają się wraz ze światem i człowiekiem.    

Przyjrzyjmy się tym konkretnym różnicom między judaizmem i 
chrześcijaństwem z jednej strony a islamem z drugiej. 

Rosenzweig pokazuje, że miłość Boga (w chrześcijaństwie i judaizmie) 
odnosi się do czystej teraźniejszości: „Sama miłość nie wie, czy będzie 
kochać, a nawet, czy kochała. Wystarczy, że wie to jedno, że kocha. Nie 
zmierza ona w rozległość nieskończoności, jak czyni to własność. Mądrość i 
moc są wszechmocą i wszechmądrością. Miłość nie jest wszechmiłością”52.   
Miłość jest wiecznym teraz, w którym kochający ofiarowuje się całkowicie 
ukochanej. Bóg jedynie w miłości nie jest Panem, bowiem utożsamia się ze 
swoim czynem miłości, staje się sługą, kocha aż do ofiarnego zaprzeczenie 
samemu sobie. Poza tym ta miłość ciągle wzrasta, ogarnia kolejne obszary, 
kolejnych ludzi, zwiększa się jej intensywność i żar.  Ponadto, miłość Boga 
jest miłością, która wybiera – Naród, człowieka. Natomiast miłość Allaha 
jest wszechmiłością. Rozlewa się na cały świat w sposób równomierny. 

                                                 
51 Tamże, s. 680. 
52 Tamże, s. 278. 



43 
 

„Pełnia tej miłości nie wzrasta. Świat został nią obdarzony raz na zawsze. 
Nie ma w niej stopniowania. To dlatego obca jest jej wszelka »chwilowość«, 
zaślepiona »stronniczość«, lecz również każda wciąż ślepa siła, która tkwiła 
w autentycznej miłości. Allah nie mógłby, tak jak Bóg wiary, powiedzieć 
swoim prosto w oczy, że wybrał ich w ich grzechach spośród wszystkich 
innych, aby pociągnąć ich do odpowiedzialności za grzech (…) Wobec 
ludzkiej słabości Allah okazuje litość, lecz że ją kocha, zanim stanie się siłą, 
ta Boża pokora jest obca Bogu Mahometa”53. 

Ponadto wszystkim ludom Allah posłał swojego proroka, który nauczył 
całej treści wiary. Wszyscy są tak samo wybrani, Boża miłość skierowana jest 
w ten sam sposób do każdego człowieka. Allah nie może się nie objawić i to 
od samego początku w całej pełni. Jedynie nie wszyscy byli w stanie 
odczytać objawienie i przyjąć je.   

I jeszcze jedna różnica. Źródłem wiary muzułmańskiej jest Księga 
ofiarowana Mahometowi. Allah nie ofiarowuje się sam, nie jest sam darem 
dla człowieka jak jest w chrześcijaństwie, nie mówi sam, bezpośrednio jak 
Jezus, lecz „siedzi na tronie w swym najwyższym niebie i ofiarowuje 
człowiekowi Księgę”54. Chrześcijaństwo i judaizm nie są religią Księgi, lecz 
ukazywaniem żywego Słowa Boga nieustannie kierowanego do człowieka.  

 
7. Na czym polega prawdziwa tolerancja religijna? 

 
Przejdźmy na koniec do tego, co jest treścią artykułu, a więc do 

samej tolerancji religijnej. Należy ją rozpatrywać na trzy sposoby: 
A. W relacji między judaizmem a chrześcijaństwem. 
B. Wewnątrz samego chrześcijaństwa, w odniesieniu do 

relacji między różnymi wyznaniami chrześcijańskimi. 
C. W stosunku judaizmu i chrześcijaństwa do religii 

pogańskich. 
 

Jak zauważyłem wcześniej, podstawowa dla zrozumienia tolerancji 
religijnej jest relacja między judaizmem a chrześcijaństwem.  Spójrzmy na 
konkretną współczesną realizację idei tolerancji między judaizmem a 
chrześcijaństwem.   

W roku 2000 miała miejsce deklaracja czołowych intelektualistów 
żydowskich w sprawie chrześcijaństwa „Dabru Emeth"” (mówcie prawdę).  

Intelektualiści ci stwierdzają, że po wielu wiekach  w relacjach 
chrześcijańsko-żydowskich nastąpiła dramatyczna zmiana na lepsze. „Coraz 
więcej oficjalnych ciał kościelnych, zarówno rzymskokatolickich jak i 
protestanckich, publicznie oświadcza, że ma wyrzuty sumienia z powodu 

                                                 
53 Tamże, s. 281. 
54 Tamże, s. 282. 



44 
 

niewłaściwego traktowania przez chrześcijan Żydów i judaizmu. 
Oświadczenia te stwierdzają też, że chrześcijańskie nauczanie i 
kaznodziejstwo musi ulec zmianie tak, by uznać trwałość Boskiego 
przymierza z Żydami i pochylić się z uznaniem nad wkładem judaizmu do 
cywilizacji świata i do samej wiary chrześcijańskiej”55.  

Podkreślono, że tak żydzi jak i chrześcijanie czczą Boga Abrahama, 
Izaaka i Jakuba, Stworzyciela nieba i ziemi; że tak sama Księga (Tora, Stary 
Testament) jest przedmiotem czci obu religii i fundamentem zasad 
moralnych.  

Wyrażono radość, że chrześcijanie w wielu deklaracjach uznają 
prawo żydowskie do Ziemi Izraela oraz stwierdzono stanowczo, że nazizm 
nie był fenomenem chrześcijańskim, lecz ideologią skierowaną tak 
przeciwko narodowi żydowskiemu jak i chrześcijanom. 

Zauważano jednak, że mimo, iż chrześcijaństwo ma korzenie w 
judaizmie, nie jest jego rozszerzeniem, lecz odrębną religią. „Różnica 
pomiędzy Żydami a chrześcijanami nie może być przezwyciężona silami 
ludzkimi. Stanie się to, gdy Bóg zbawi cały świat, jak obiecuje Pismo. 
Chrześcijanie poznają Boga i służą mu poprzez Jezusa Chrystusa i tradycje 
chrześcijańską. Żydzi poznają Boga i służą mu poprzez Torę i tradycje 
żydowska”.  

Szczególnie mocno brzmi stwierdzenie, że dla żydowskich 
teologów radością jest fakt wejścia, poprzez chrześcijaństwo, wielu milionów 
ludzi w relacje z Bogiem. Wezwano do szanowania własnej odrębności, 
tradycji i nie tworzenia fałszywej mieszaniny judaizmu i chrześcijaństwa.  

Podkreślono, że czy razem, czy osobno obie religie dążą do tych 
samych celów, a są nimi: sprawiedliwość, pokój i oczekiwanie na nadejście 
królestwa Bożego, w oparciu o słowa proroków Izraela.  

Czy bez filozoficznej refleksji Rozenzweiga i jego filozofii dialogu 
(ukazującej jako podstawę wszelkiego dialogu dialog  międzyreligijny) 
możliwa byłaby taka deklaracja? Deklaracja wykracza wyraźnie, w duchu 
Rosenzweiga, ponad poszukiwanie jedynie tego, co łączy i ukazywanie 
potrzeby wzajemnego szacunku i nieingerowania w swoje sprawy. Podstawą 
wzajemnego dialogu ma być prawda, i to nie taka, którą posiadamy i 
możemy się nią podzielić, lecz prawda, która jest w Bogu i którą on nam 
ciągle objawia, a która będzie nam dana przy końcu czasów. Nie ma więc 
dialogu i tolerancji ponad prawdą; aby wejść w jakiekolwiek autentyczne 
relacje musimy najpierw uznać własną odrębność, tożsamość i niezbywalną 
wartość prawdy  w osiągnięciu człowieczeństwa. Bez judaizmu 
chrześcijaństwo zagubiłoby swoją drogę do Ojca, rozpraszając się w wielości 

                                                 
55 Por. „Tygodnik Powszechny” nr 21/2001; http://www.tygodnik.com.pl/numer/2706/ 
deklaracja.html. 



45 
 

kultur, narodów i wspólnot. Bez chrześcijaństwa judaizm nie byłby stanie 
zrozumieć znaczenia wybrania go przez Boga – dla nich i dla reszty świata.   

Dlatego w relacji do pogaństwa trzeba jasno stwierdzić, że wszyscy 
bogowie pogan są ułudą. Doszukiwanie się rzeczywistości w pogańskich 
przedmiotach kultu byłoby oznaką braku szacunku dla człowieka i 
odebrania mu prawa do życia w prawdzie. Jednak w wielu przypadkach żar 
pogańskiej modlitwy może być tak wielki, że przebija  niebiosa i dociera do 
Boga. Bóg nie może nie wysłuchać serca, które prawdziwie kocha. 
Tolerancja polega więc na uznaniu niezbywalnej wartości innych ludzi i ich 
postaw, od których możemy się wiele nauczyć. 

Podobnie w relacjach  wewnątrz chrześcijaństwa. Wszystkie 
wyznania chrześcijańskie są niezbędne w dążeniu do Boga i w ukazywaniu 
światu niezniekształconego obrazu Boga.  Nie wszystko jednak musi być 
dobre. Trzeba jasno powiedzieć o zagrożeniach jakie niesie uproszczony 
obraz Boga, człowieka i świata proponowany przez każde z wyznań osobno. 
Dopiero całość, realizująca się we wzajemnych relacjach, pozwala uniknąć 
niebezpieczeństw herezji (pójścia drogą nieprawdy).  
    
BIBLIOGRAFIA: 
 

1. Dabru emet – mówcie prawdę,  „Tygodnik Powszechny” nr 21/2001; 
http://www.tygodnik.com.pl/numer/2706/deklaracja.html. 

2. LEVINAS E., Trudna wolność. Eseje o judaizmie. Gdynia: 
Wydawnictwo Atest, Gdynia 1991. 

3. NOWAK M., Fundamental Dialogue, “Dialogue & Universalism” no. 
1-2/2001, p. 69-74.  

4.  NOWAK M., Dialog u podstaw, 
http://users.dominikanie.pl/~marekn/0008.html. 

5. REMBIERZ M., Religia – polityka – filozofia. O odróżnieniu „tego, co 
boskie” i „tego, co cesarskie” w refleksji filozoficznej i społecznej Stefana 
Swieżawskiego. W: JAROSZYŃSKI, Piotr, Ks. TARASIEWICZ, 
Paweł, CHŁODNA, Imelda (ed.): Polityka a religia. Lublin: Fundacja 
„Lubelska Szkoła Filozofii Chrześcijańskiej”, 2007, s. 125-141. 

6. ROSNZWEIG F., Gwiazda zbawienia. Kraków: Wydawnictwo Znak 
1998. 

7. TISCHNER J. (ed.), Filozofia współczesna. Kraków: Instytut 
Teologiczny Księży Misjonarzy 1989.  

8. Wyznanie win i prośba o przebaczenie. Bazylika św. Piotra 12 marca 2000, 
"Wiadomości KAI", 16 marca 2000, s. 24-25. 

 
 

 



46 
 

HUMANIZMUS  A TOLERANCIA V DEJINNO - 
FILOZOFICKEJ REFLEXII 

 
Rudolf DUPKALA 

 
 

„Ako je pravý rozum 
vždy spojený s dobrotou, 

dobrota je naopak spätá s ním. 
Rozum a dobrota sú dva póly, 

okolo ktorých sa pohybuje 
sféra humanity“. 
J. G. Herder 

 
„Nie rôznorodosť názorov, 
ktorej sa nedá vyhnúť, ale 

neochota znášať ľudí iného zmýšľania 
spôsobila väčšinu nesvárov a vojen“. 

J. Locke 
 
 Leitmotívom predkladaného príspevku56 sú reflexie ideí humanizmu 
a tolerancie v zrkadle dejín filozofie.  
 Niet pochybností o tom, že obsah pojmov humanizmus a tolerancia – 
tak etymologicky ako aj ontologicky – súvisí s človekom, lebo iba človek, ako 
„miera všetkých vecí“, určuje nielen tento obsah, ale i jeho zmysel. Zrejme 
to mali na zreteli už sofisti – Protagoras a Gorgias a práve s človekom, ako 
bytosťou schopnou i povinnou „starať sa o dušu“ (gr. tés psychés epimeleisthai)  
spojil všetko svoje filozofovanie aj prvý kritik sofistov – Sokrates57.  
 Napriek tomu, že obsah pojmov humanizmus a tolerancia možno 
zmysluplne skúmať  len v ich antropologicko-axiologickej jednote, najskôr 
svoju pozornosť sústredíme na pojem humanizmus a až následne sa pokúsime 
vymedziť aj obsah pojmu tolerancia.  
  
x x x 

 
Zo širšie chápaného antropo-sociálneho hľadiska možno konštatovať, 

že obsah pojmu humanizmus zahŕňa všetko ľudské, t. j. všetko, čo „bytostne“ 

                                                 
56  Príspevok je parciálnym výstupom plnenia grantového projektu VEGA č. 1/ 0523 / 
12. Názov projektu:  „Idea tolerancie – jej multikultúrne východiská, dimenzie, limity a ich 
interdisciplinárne (filozofické, teologické a politologické) reflexie“. 
57 Porovnaj Platón.: Protágoras. In: Platón, Dialógy. Zv. 1, Tatran, Bratislava 1990, s. 128 
– 183. 



47 
 

súvisí s človekom, čo je produktom jeho špecificky ľudskej aktivity, čo je 
sémantickým ekvivalentom ľudskosti samotnej.  V duchu dlhoveko 
pestovaných a ideologicky rôzne zdôvodňovaných tradícií, pojem 
humanizmus (na rozdiel od pojmu anti-humanizmus) evokuje a asociuje 
predovšetkým abstraktne-pozitívne vlastnosti a schopnosti človeka, 
napríklad: ľudskosť, vľúdnosť, empatiu, láskavosť, zhovievavosť, obetavosť, altruizmus, 
citlivosť, rozumnosť, rozvážnosť, dôstojnosť, atď. Práve tieto, či takéto vlastnosti 
a schopnosti človeka stáli už pri zrode antického humanizmu (Sokrates, Platón, 
Aristoteles), ktorého najpodstatnejšou črtou bola „viera v človeka“, v jeho 
duchovné i telesné dispozície spolu-utvárať „dobrý život“ (gr. eu zén), 
dosahovať a prežívať blaženosť a pod. Odhliadnuc od toho, že antický človek 
dostal – na prvý pohľad – nelichotivé označenie „zoon politikon“, historicky 
bol po prvý krát bytosťou rozumnou, slobodnou a teda schopnou prekonávať 
v sebe to, čo sa už vtedy považovalo za animálne, atď.  
 Akiste nie náhodou bol už tento človek v gréckej (antickej) filozofii 
vnímaný ako „antropos“, alebo: „ten, kto sa pozerá hore, pred seba, 
jednoducho mimo seba! A aj keď sa pozerá na seba samého – ako to 
požadoval Sokrates a po ňom mnohí ďalší – aj vtedy sa na seba pozerá 
akoby zvonka, ako na svoj obraz v zrkadle. Sám seba situuje do možných 
vzťahov k iným, podobným, ako je on sám, ale aj do prostredia vecí, prírody, 
kozmu či vesmíru“58.  
 V súvislosti s našimi úvahami o počiatočných reflexiách 
problematiky humanizmu v antickej filozofii sa žiada pripomenúť, že už 
Platón si – v nádväznosti na Sokrata – kládol otázky: čím sa vyznačuje ľudský 
život? Čo znamená žiť ako človek ? A podobne. Je známe, že  najčastejšie 
pritom argumentuje „rozumnosťou“ a schopnosťou „pravdivo usudzovať“, 
lebo,  ako na to upozorňuje v dialógu Filebos: „keby si nemal rozum, pamäť, 
znalosť a pravdivú mienku, tak... nemôžeš vedieť už ani to, či sa raduješ, 
alebo neraduješ, lebo ti chýba každé rozumové poznanie... A práve tak, keby 
si nemal pamäť, nemohol by si sa predsa pamätať, ani že si sa niekedy 
radoval, ani by ti nemohla ostať nijaká spomienka na práve prežívanú slasť. 
Keby si nemal ani pravdivú mienku, nemohol by si sa pri radosti domnievať, 
že sa raduješ, a keby si bol zbavený úsudku, nemohol by si ani pre 
budúcnosť usudzovať, že sa budeš radovať, a musel by si žiť nie ako človek, 
ale ako nejaká medúza alebo ako veľa iných morských živočíchov, ktorých 
telá sú opatrené škrupinami“59.  
 Nové podoby nadobudlo chápanie človeka a humanizmu v období 
stredoveku. Zaslúžila sa o to už kresťanská filozofia prvých „cirkevných 

                                                 
58  Mihina, F.: Ontológia humanizmu. In: Zborník, Idea humanizmu a tolerancie 
v kontexte etnokultúrnej identity.   (Eds. J. Sipko – V. Dančišin),  Filozofická fakulta PU, 
Prešov 2010,  s. 63.  
59  Platón.: Filebos. In: Platón, Dialógy. Zv. 3, Tatran, Bratislava 1990, s. 24 – 25. 



48 
 

otcov“, tzv. patristika, ktorá sa v tejto súvislosti opierala jednak o vymedzenie 
človeka v Biblii a jednak o religiózne uspôsobenú tradíciu gréckeho 
a rímskeho myslenia.  
 Pripomíname, že človek je už v ranokresťanskej filozofii chápaný 
ako „Božie stvorenie“, resp. ako „obraz Boží“ (imago Dei). Zjavne sa pritom 
vychádza z Prvej knihy Mojžišovej (nazývanej Genesis), v ktorej sa píše, že „Boh 
stvoril človeka na svoj obraz, na obraz Boží... ako mužské a ženské pohlavie 
ich stvoril... požehnal ich a riekol: Ploďte sa a množte sa  a naplňte zem a podmaňte 
si ju a vládnite nad morskými rybami a nad nebeským vtáctvom...“atď.60  
 Na toto vymedzenie človeka sa odvoláva aj sv. Augustín (354 -430), 
keď v diele s názvom Vyznania (Confessiones) zdôrazňuje, že výnimočnosť (a 
zároveň dôstojnosť) človeka spočíva v jeho stvorení „na obraz Boží“, 
pričom dodáva, že iba preto je obdarený aj rozumom, ktorým „vládne“ (panuje) 
nad všetkými ostatnými stvoreniami, pokiaľ však toto nechápe – tvrdí sv. 
Augustín – je ako „nemúdra zver“61.  
 Z uvedeného vymedzenia človeka vyplýva, že všetka jeho 
výnimočnosť, hodnota a dôstojnosť vyplývajú z jeho (pôvodnej) väzby na 
Boha. Ľudské na človeku (a v človeku) je to, čo je „odleskom“ božského, čo je 
jeho podobou a sui generis aj jeho predĺžením. Mimo Boha alebo nezávisle od 
Neho niet skutočnej, či pravej ľudskosti, vrátane ľudskej dôstojnosti 
a schopnosti prežívať blaženosť, poznávať pravdu, tvoriť lásku, krásu 
a podobne. S uvedeným chápaním človeka a konkrétne s pozemskou misiou 
kresťanského Mesiáša – Ježiša Krista je (na rozdiel od skratovsko-platónskej 
tradície uvažovania o človeku) spätá aj určitá rehabilitácia ľudskej telesnosti, 
lebo „Syn Boží“ a zároveň „Syn človeka“ vzal na seba ľudské telo a trpel 
v ňom, aby ho svojou „víťaznou smrťou“ na kríži a následným 
zmŕtvychvstaním „oslávil“ spôsobom, aký v dovtedajších dejinách nemá 
obdobu.  
 Významné impulzy pre neskoršie novoveké chápanie človeka 
nachádzame aj v tvorbe talianskych humanistov – Dante Alighieriho (1265 – 
1321) a Francesca Petrarcu (1304 – 1374), prípadne v názoroch takých 
iniciátorov renesančného platonizmu, akými boli Mikuláš Kuzánsky (1401 – 
1464) a Marcilio Ficino (1433 – 1499).  
 Napríklad už Dante Alighieri vyjadril presvedčenie, že na človeka sa 
viaže nielen nadpozemská, ale tiež pozemská blaženosť, že šťastie človek môže 
(či dokonca má) dosahovať predovšetkým prostredníctvom „síl mravných 
i rozumových“ atď.62 Dokladá to i táto pasáž z jeho Božskej komédie: 
„O bratři, řekl jsem... 

                                                 
60 Prvá kniha Mojžišova, 1. kapitola, verš 27-28. Citované podľa: Svätá Biblia. Slovenská 
biblická spoločnosť 2002,  2. vydanie, s. 8.  
61 Porovnaj Aurelius Augustinus.: Vyznání. Kalich, Praha 1992, s. 501 – 503.  
62 Bližšie pozri Alighieri, D.: O jediné vládě. Melantrich, Praha 1942, s. 162-163. 



49 
 

Jste přece sémě slavné minulosti, 
žít nemáte jak tupé zvíře, 
však především dbát poznání a cností“63.  
 Nový renesančný obraz človeka sa pravdepodobne utváral tiež pod 
vplyvom názorov Mikuláša Kuzanského. Ide predovšetkým o jeho názory na 
prirodzenosť človeka, ktoré sú obsiahnuté v známom učení o Učenej 
nevedomosti, podľa ktorého práve ľudská prirodzenosť je najvýznamnejším 
produktom Božej kreativity, lebo tým, že „v sebe zahŕňa intelektuálnu aj 
zmyslovú zložku a všetko v sebe spája, mohli ju už starovekí myslitelia 
nazvať mikrokozmom, čiže svet v malom“64 Podobne mohli učinkovať aj  
názory Marsilia Ficina, najmä jeho „hymnus na človeka“ obsiahnutý 
v traktáte Platónska teológia o nesmrteľnosti duše alebo podobné stanovisko 
prezentované v knihe s názvom O živote. Už v týchto dielach sa totiž 
stretávame s úsilím o vymedzenie človeka ako bytosti, ktorá „vládne sama 
nad sebou“, spravuje rodinu, buduje štát, panuje nad národmi a „prikazuje 
celej zemi“65  
 Z uvedeného vyplýva, že renesančný humanizmus bol založený na 
znovuobjavení duševných i telesných dispozícií človeka, ktorými rozbíjal okovy 
nedôstojnej podriadenosti, slabosti a bezmocnosti. V renesancii znovuzrodený 
človek je už nielen „najskvelejším výtvorom Boha“, ale je tiež bytosťou 
schopnou spoluutvárať samu seba, svoj štát, svoje dejiny atď. Z takéhoto 
renesančného predpokladu vychádza aj chápanie človeka a humanizmu 
v období osvietenstva, ktoré priblížime na názoroch nemeckého filozofa J. 
G. Herdera (1744-1803).  
 Svoje chápanie človeka a humanity Herder prezentoval 
predovšetkým v spise Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit (Idey 
k filozofii dejín ľudskosti). Podobne ako viacerí iní osvietenci, bol aj on 
presvedčený, že dejiny ľudstva sú súčasťou dejín prírody. Český historik 
filozofie -  E. Rádl v tejto súvislosti upozorňuje, že Herder len „rozvinul“ 
ideu francúzskeho osvietenca J. J. Rousseaua a anglického kazateľa A. 
Fergusona, podľa ktorej „vývoj ľudstva je prostým pokračovaním vývoja 
prírody“66.  
 Spätosť ľudských dejín s dejinami prírody je podľa Herdera 
podmienená chápaním človeka ako „historického“ produktu vývinu prírody, 
všetkých jej „živlov a bytostí“67. Na inom mieste Herder túto svoju 
východiskovú pozíciu umocňuje konštatovaním, že „ľudstvo... je... trvalým 
prírodným systémom najrozmanitejších živých síl“68. Ľudstvo má vraj 

                                                 
63 Alighieri, D.: Božská komédie. SNKLU, Praha 1958, s. 239. 
64 Kuzánsky, M.: O učenej nevedomosti. Pravda, Bratislava 1979, s. 143-144. 
65 Porovnaj Gorfunkel, A. Ch.: Renesanční filozofie. Svoboda, Praha 1987, s. 82-96.  
66 Rádl, E.: Dějiny filosofie II., Novověk. Melantrich. Praha 1933, s. 338.  
67 Herder, J. G.: Vývoj lidskosti. Praha 1941, s. 21. 
68 Herder, J. G.: Vývoj lidskosti. Praha 1941, s. 297. 



50 
 

počiatok v Ázii, odkiaľ sa rozšírilo po celej zemi. Národy sa v rámci ľudstva 
„modifikujú podľa miesta, času a vnútorného charakteru, pričom každý 
nesie v sebe pomer svojej dokonalosti, neporovnateľný s ostatnými“. 
Spoločným znakom všetkých národov je „jednotný ľudský rozum, ktorý sa 
snaží vytvoriť z mnohosti jedno, z neporiadku poriadok, z rozmanitosti síl 
a úmyslov jediný celok, vyznačujúci sa pravidelnosťou a trvalou krásou“. 
Zmyslom, či cieľom existencie ľudstva je humanita a tak dejiny ľudstva 
možno charakterizovať aj ako postupné tvorenie ľudskosti“.  S humanitou, 
ako cieľom ľudských dejín, Herder spájal  „rozumnosť a spravodlivosť... vo 
všetkých ľudských záležitostiach“69.  
 Ďalej ideu humanity Herder rozvíja na pozadí výkladu troch zákonov 
pôsobiacich v dejinách ľudstva. 
            Prvý zákon „potvrdzuje“ národ (národy) ako rozhodujúci subjekt 
dejín, lebo dejiny ľudstva utvárajú národy (ríše) idúce po sebe a striedajúce sa 
na čele ľudského pokolenia podľa toho, kedy plnia svoju úlohu v dejinnom 
vývoji k ľudskosti. Národ, ktorý splní túto úlohu, uvoľní miesto na čele 
ľudského pokolenia inému národu. Každý národ má pritom v dejinách 
ľudstva, resp. v dejinnom vývoji k ľudskosti, svoje miesto i čas, lebo každý 
národ sa vyznačuje špecificky ľudskou kultúrou, umením, mravnou silou 
a podobne. (Antropo-univerzalizmus a etnický partikularizmus sa u Herdera 
nevylučujú).  
 Druhým zákonom Herder poukazuje na vzťah dobra a zla (ušľachtilých 
a ničivých síl) v dejinách. V tejto súvislosti zdôrazňuje, že zlo môže mať len 
dočasnú vládu nad dobrom, pretože nakoniec zničí („pohltí“) i samo seba, 
a tak aj ono – v konečnom dôsledku – slúži k vývoju ľudskosti. Herder to 
vyjadril slovami: „Všetky ničivé sily... nielen že musia po čase podľahnúť 
silám konštruktívnym, ale musia dokonca slúžiť konečnej výstavbe celku“70  
 V treťom zákone, ktorý je podľa Herdera najdôležitejší, sa 
konštatuje, že „vnútornou pružinou ľudských dejín sú živé ľudské sily“, t. j. 
všetky sily určujúce charakter národov, vrátane ich rodových čŕt, spôsobu 
života, tradícií, výchovy, atď., „ktorými sa národy podieľajú  na dejinnom 
vývoji k ľudskosti“71  
 Z uvedeného vyplýva, že humanita, t. j. prostriedok, účel i cieľ 
dejinného vývoja ľudstva. Je to „rovnovážny stav dejín“ syntetizujúci rozum, 
spravodlivosť, slobodu, mravnosť, krásu a lásku „vo všetkých záležitostiach 
ľudských“. V tejto súvislosti Herder zdôrazňuje, že humanita, t. j. „účel 
ľudskej prirodzenosti“ a keďže ľudská prirodzenosť je človeku imanentná, 

                                                 
69 Herder, J. G.: c. d., s. 113,  297,  299,  301. 
70 Herder, J. G.: c. d., s. 285.  
71 Herder, J. G.: c. d., s. 241.  Detailnejšie sa problematikou humanity v Herderovej 
filozofii dejín zaoberáme v publikácii: Dupkala, R.: Úvod do filozofie dejín.  (2. Vydanie), 
Fotopress, Bardejov 2005, s. 48 – 58. 



51 
 

(humanita) predstavuje nanajvýš „ľudský spôsob života“72 J. Patočka k tomu 
poznamenáva, že „Herder pojem humanity určuje ako dokonalosť ľudskej 
prirodzenosti... byť dokonalým človekom značí najvyššie vystupňovanie 
špecifických ľudských znakov, t. j. tých znakov, ktoré človeka odlišujú od 
ostatného univerza“73  Analogické stanovisko vyjadrila tiež E. Várossová, 
keď konštatovala, že humanita – podľa Herdera – „nie je ani produktom 
nejakej doby, ani výsledkom vplyvu nejakého mysliteľa... humanita je 
podstatným znakom ľudskej prirodzenosti, ktorý je ľudskému rodu daný 
dispozične v momente zrodu“74  
 Aj keď vývoj ľudstva k humanite nie je podľa Herdera priamočiary 
a jednostranný, je historicky nezvratný. Ako sa človek nemôže vzdať vlastnej 
„perfektibility“, (t. j. postupného smerovania k vyššej dokonalosti), tak sa 
dejinný vývoj ľudstva nemôže definitívne (t. j. raz a navždy) odkloniť od 
svojho – historicky nevyhnutného – smerovania a približovania sa 
k humanite. Herder je pritom „osvietensky“ presvedčený, že ľudstvo tento 
svoj cieľ raz dosiahne a že na dejinnej ceste k humanite prináleží osobitné 
humanizačné poslanie aj slovanským národom. V tejto súvislosti napísal: 
„Koleso času krúti sa nezadržateľne a pretože tieto (t. j. slovanské – pozn. 
R.D.) národy obývajú zväčša najkrajšie končiny Európy... ani tu nie je to inak 
mysliteľné, ako že v Európe zákony a politika budú musieť podporovať 
namiesto bojovného ducha tichú usilovnosť a pokojné vzájomné obcovanie 
národov, a tak aj tieto hlboko poklesnuté, voľakedy usilovné a šťastné 
národy sa konečne prebudia zo svojho dlhého spánku, potom sa oslobodia 
z otrockých reťazí, svoje krásne končiny od Adriatického mora až po 
Karpaty a od Dona až po Vltavu využijú ako svoje vlastníctvo a budú sláviť 
svoje staré sviatky pokojnej usilovnosti  a práce vo svojich slobodných 
dedinách“75. Niet pochybností o tom, že táto Herderova „blahozvesť“ 
o budúcnosti Slovanov bola jednou z dominantných inšpirácií formovania 
historického vedomia aj v prípade jednotlivých predstaviteľov  generácie 
„Všeslávie“, osobitne P. J. Šafárika, J. Kollára a ďalších76. 
 
x x x 
 

                                                 
72 Herder, J. G.: c. d., s. 95 a 279.  
73 Patočka, J.: Harmonismus moderních humanistů. In: Péče o duši I., Oikoymenh, Praha 
1996, s. 358.  
74 Várossová, E.: Slovenské obrodenecké myslenie. Slovenský spisovateľ, Bratislava 1963, 
s. 55. 
75 Herder, J. G.: c. d., s. 332.   
76Bližšie pozri Dupkala, R.: Reflexie európskej filozofie na Slovensku. (2. vydanie), 
Impreso, Prešov 2006, s.    
   76-87. 



52 
 

 Podobným spôsobom by bolo možné realizovať aj dejinno-
filozofický exkurz v chápaní tolerancie, ktorá sa – ako pojem – etymologicky 
odvodzuje od lat. tolerare – znášať, vydržať, pripúšťať, trpieť a pod.  
 Napriek tomu, že takto chápaná myšlienka tolerancie sprevádza 
ľudstvo už od najstarších čias jeho „spoločenského“ vývoja, prvé – 
filozoficky výraznejšie – reflexie tolerancie sa formulujú až na prahu 
novoveku, t. j. v období kulminujúcich náboženských i spoločenských 
„rozkolov“, konfliktov, vojen atď. Svedčí o tom  aj priekopnické dielo Huga 
Grotia (1583-1645), vydané v roku 1625 pod názvom De iura belli ac pacis (O 
práve na vojnu a mier). Autor sa v ňom zjavne snaží zmierniť negatívne 
dôsledky dobovej politickej i náboženskej intolerancie tým, že proti 
iracionálnemu fanatizmu (vo sfére hodnotenia a rozhodovania) kladie 
racionálne zdôvodniteľný „prirodzený zákon“, ktorý charakterizuje ako 
„pravidlo, na základe ktorého nás rozum vedie k tomu, aby sme poznali, či 
nejaký čin zodpovedá rozumnej prirodzenosti alebo nie, či je tento čin 
poškvrnený morálnou neprávosťou alebo je nevyhnutným a teda, či ho Boh 
zakazuje alebo nariaďuje“77. Je známe, že už Hugo Grotius naznačil aj 
základné východiská v oblasti náboženskej tolerancie, keď – okrem iného -  
zdôrazňoval, že každý veriaci ma právo na voľný prístup k posvätným miestam 
a pod. 
 Analogické motívy (vrátane argumentov v prospech všeobecnej 
tolerancie) sú obsiahnuté v traktáte francúzskeho hugenota – Pierra Bayla 
(1646-1706), ktorý vyšiel v roku 1686 pod príznačným názvom Filozofický 
komentár k slovám Ježiša Krista „...a donúť ich nech prídu všetci“. (Uvedené dielo 
vyšlo neskôr v známejšej úprave pod názvom Traktát o všeobecnej tolerancii). 
Tolerancia je tu – podľa P. Horáka - prezentovaná ako „praktický výraz 
túžby po sebapotvrdení  suverénneho svedomia, ktoré sa opiera 
o prirodzeneprávnu, všeobecne uznávanú morálku. Bayle pritom neuznáva 
žiadne praktické obmedzenia tolerancie a to ani z rešpektu voči 
zákonodarnej právnej autorite občianskej spoločnosti, čiže štátu“78.  
 Akiste nie náhodou práve v roku, keď vyšiel traktát P. Bayla, píše 
svoje zásadné dielo o tolerancii aj John Locke (1632-1704). Je ním List 
o tolerancii, ktorý v pôvodnej latinskej verzii ako Epistola de Tolerantia vyšiel na 
jar r. 1689 v Goude a ešte v tom istom roku bol publikovaný aj jeho anglický 
preklad: A Letter on Toleration.79 Vzhľadom na význam tohto diela a jeho 

                                                 
77 Citované podľa Lagrée, J.: Hugo Grotius a zásady právního řádu mezi národy. In: Studia 
comeniana et historica, roč. 27, 1997, č. 57-58, s. 122).  
78 Horák, P.: John Locke a tolerance. In: J. Locke, Dopis o toleranci. Brno 2000, s. 33.  
79 Pôvodne bol teda len jeden (Lockov) list o tolerancii, ktorý zaznamenal veľký (najmä 
kritický) ohlas. Až následne Locke napísal ešte ďalšie tri listy o tolerancii, v ktorých sa 
vyrovnáva s námietkami voči jeho prvému listu,  avšak žiadne nové argumenty v nich už 
neformuluje.  



53 
 

aktuálnosť aj sodstupom času, budeme mu teraz venovať sústredenejšiu 
pozornosť. 
 Hneď v prvej vete svojho Listu o tolerancii Locke píše, že toleranciu 
považuje za „hlavný charakteristický znak pravej cirkvi“80. Zjavne z toho 
vyplýva, že uvažuje predovšetkým o tolerancii v oblasti náboženskej a 
osobitne v kontexte vzťahov medzi jednotlivými kresťanskými konfesiami. 

 Uvedomuje si totiž skutočnosť, že k najvypuklejším prejavom 
intolerancie dochádzalo v jeho dobe práve v tejto oblasti. Zrejme aj preto sa 
„dovoláva“ najmä „svedomia tých, ktorí pri obrane (svojho – pozn. R.D.) 
náboženstva sužujú, zraňujú a hrdúsia druhých ľudí len preto, že sa od nich 
odlišujú v názoroch.81 Na adresu takýchto ľudí Locke poznamenáva, že to 
nie sú „praví kresťania“ a že to, o čo sa usilujú, to nie je „pravá kresťanská 
cirkev“. V danej súvislosti konštatuje, že „tolerancia k tým, ktorí majú 
odlišné názory v otázkach náboženstva je natoľko v súlade s Evanjeliami 
a rozumom, že je až nepochopiteľné, ako v tak jasnom svetle môžu byť 
ľudia slepí“.82  

Zatiaľ čo o tolerancii sa Locke vyjadruje výlučne s ohľadom na 
situáciu v oblasti náboženskej, o intolerancii hovorí aj vo vzťahu k oblasti 
politickej. Je totiž presvedčený, že intolerancie sa dopúšťajú nielen tí, ktorí 
vystupujú v mene cirkvi, ale tiež tí, ktorí vystupujú v mene občianskej vlády. 
„Aby jedni“ – píše Locke – „nemohli zakrývať prenasledovanie 
a nekresťanskú krutosť tým, že predstierajú starosť o štát a o dodržiavanie 
zákonov a zároveň, aby druhí nemohli v mene náboženstva získať 
oprávnenie pre svoju nemorálnosť a dosiahnuť tak beztrestnosť pre svoje 
zlé skutky... považujem za nanajvýš nutné rozlišovať medzi záležitosťami 
občianskej vlády a záležitosťami náboženskými a vyznačiť spravodlivé 
hranice medzi cirkvou a štátom. Pokiaľ sa tak nestane, nikdy neskončia 
spory medzi tými, ktorým leží na srdci – alebo aspoň predstierajú, že im leží 
na srdci – buď spása duší na jednej strane, alebo bezpečnosť štátu na strane 
druhej“.83            
 Limitom a kritériom tolerancie v štáte je dodržiavanie zákonov. Na 
tých, ktorí zákony štátu porušujú sa tolerancia nevzťahuje. Kritériom (a 
zároveň podmienkou) tolerancie v sfére náboženskej je individuálne svedomie 
a „zdravý rozum“.  
 Zdá sa, že práve individuálnemu svedomiu prináleží, z hľadiska 
Lockovho chápania   tolerancie, rozhodujúce miesto, lebo: iba ono, t. j. 
svedomie, vládne nad myslením i konaním každého individuálneho človeka,  
iba ono, t. j. svedomie, predstavuje schopnosť ľudského ducha „správne 

                                                 
80 Locke, J.: Dopis o toleranci. Brno 2000, s. 43. 
81 Locke, J.: c. d., s. 44-45. 
82 Locke, J.: c. d.:, s. 46.   
83 Locke, J.: c. d.: s. 46-47. 



54 
 

vnímať“ i rovnako „správne usudzovať“ a v dôsledku toho aj „správne 
zacieliť“ vôľu na „správne rozhodovanie“ i konanie.84 Upozorňuje na to aj 
autor predslovu k - zatiaľ poslednému – českému prekladu (a vydaniu) 
Lockovho Listu o tolerancii, keď konštatuje, že „konečným dôvodom pre 
toleranciu v Lockovom duchu je prirodzené právo každého jednotlivca 
riadiť sa len svojím vlastným svedomím a voliť si svoju vieru, a nie inú, a že 
pokiaľ slobodné vykonávanie tejto viery nijako neruší tých, ktorí veria 
niečomu inému, a zároveň neruší zákony občianskej spoločnosti, tak má byť 
slobodné vykonávanie takejto viery tolerované“.85  
 Netreba však pritom podliehať predstave, že svedomie človeka, 
založené na jeho schopnosti správne vnímať a usudzovať, je vždy (a úplne) 
autonómne. Aj podľa Locka sa činnosť ľudského ducha opiera o autoritu 
Stvoriteľa a svoju úlohu tu zohráva aj tzv. „zdravý rozum“, t. j. rozum, ktorý 
sa nerealizuje v abstraktných a výslovne špekulatívnych aktivitách (ako je 
tomu v prípade krajného racionalizmu descartovského typu), ale je to rozum, 
ktorý si uvedomuje svoje kognitívne limity a taktiež svoju spoluzodpovednosť 
za všetky rozhodnutia človeka v oblasti morálky.  
 Locke teda zjavne inklinuje k chápaniu rozumu ako praktickej 
múdrosti. Rozum, t. j. dispozícia ľudského ducha, vďaka ktorej človek dokáže 
odlíšiť aj to, čo je morálne prípustné, resp. správne od toho, čo takéto nie je. 
V tomto zmysle treba vnímať aj nevyhnutnosť „prepojenia“ svedomia 
s rozumom a napokon i so skúsenosťou. V analyzovanom Liste o tolerancii to 
Locke vyjadril slovami: „ak je iba jedno pravé náboženstvo a jedna cesta na 
nebesia, aká je nádej, že ju väčšina ľudí dosiahne, keď smrteľníci sú nútení 
nerešpektovať príkazy vlastného rozumu a svedomia a naopak musia slepo 
prijímať učenia, ktoré im vnútili ich vládcovia? Pri množstve názorov na 
náboženstvo, ktoré zastávajú rôzni vládcovia, bola by úzka cesta, ktorá vedie 
k životu večnému, otvorená len pre málo veriacich a to len z jednej krajiny, 
a navyše - čo je ešte horšie – bolo by absurdné a nehodné mena Božieho, 
keby ľudia vďačili za svoje večné šťastie alebo biedu, len náhode svojho 
narodenia... Každý človek má právo napomínať, nabádať, presviedčať 
druhého človeka, že sa mýli, a argumentáciou ho viesť k tomu, aby prijal 
jeho vlastné presvedčenie“.86  
 Zaujímavé – a trvale  aktuálne – sú aj Lockove úvahy o tolerancii, 
rozvíjané na pozadí jeho učenia o občianskej spoločnosti. V tejto súvislosti 
Locke súbežne naznačuje nielen to, čo by malo byť tolerované, ale aj to, na 
čo sa tolerancia nevzťahuje. Okrem iného tu uvádza, že: „ani pohan, 
mohamedán alebo žid by nemali byť vylúčení zo štátneho spoločenstva 
kvôli svojmu náboženstvu... Štát, ktorý ľudí prijíma, ako ľudí, pokiaľ sú 

                                                 
84 Porovnaj Locke, J.: c. d., s. 49, 72,  79 a ďalšie.  
85 Horák, P.: John Locke a tolerance. In: J. Locke, Dopis o toleranci. Brno 2000, s. 25-26. 
86 Locke, J.: c. d.: s. 49. 



55 
 

čestní, mierumilovní a usilovní, nič také nevyžaduje... Nie rôznorodosť 
názorov, ktorej sa nedá vyhnúť, ale neochota znášať ľudí iného zmýšľania 
spôsobila väčšinu nesvárov a vojen... Všemohúci Boh si želá, aby bolo 
konečne zvestované Evanjelium mieru, aby  štátni úradníci nasmerovali všetko 
svoje úsilie k nastoleniu všeobecného občianskeho blaha..., aby sa všetci 
duchovní, ktorí sa vyhlasujú za následníkov apoštolov, usilovne venovali 
spáse duší... a neplietli sa do politiky“.87  
 Súčasne však upozorňuje aj na situácie, ktoré štát, či konkrétne 
úradník vystupujúci v mene štátu, tzv. „magistratus“, tolerovať nemôže a nesmie. 
„Úradník“ – píše Locke – „by nemal tolerovať žiadne učenia nezlučiteľné 
s ľudskou spoločnosťou a odporujúce dobrým mravom, ktoré sú pre 
zachovanie občianskej spoločnosti nevyhnutné“.88 V prípade intolerancie, 
ktorá je sprevádzaná násilím Locke doslova konštatuje, že: „je zákonné čeliť 
násiliu násilím“.89        
 Lockove chápanie tolerancie teda nie je ani argumentatívne, resp. 
teoreticky jednostranné, ani prakticky naivné. Locke si jasne uvedomuje, že 
tolerancia má svoje hranice aj v oblasti náboženskej, aj v oblasti verejnej, či 
politickej. Tak, ako nie je možná „absolútna sloboda“, tak nie je možná ani 
„absolútna tolerancia“. Na tieto limity slobody i tolerancie Locke detailne 
upozorňuje najmä v Druhom pojednáni o vláde, kde zdôrazňuje, že občianska 
spoločnosť môže fungovať len za predpokladu, že občania, ktorí sa 
dobrovoľne spojili „vzájomnou zmluvou“, musia sa dobrovoľne podriadiť 
nielen tejto „zmluve“ vo všeobecnosti, ale aj konkrétnym zákonom danej 
občianskej spoločnosti.90  
 Locke teda prísne rozlišoval medzi súkromnou (náboženskou) 
a verejnou (politickou) oblasťou života človeka a v tomto kontexte chápal aj 
podmienky a možnosti tolerancie. Zatiaľ čo podmienkou tolerancie 
v súkromnej sfére ľudského života je „tribunál“ nášho (individuálneho) 
svedomia, podmienkou tolerancie v oblasti verejnej  je fungovanie zákonov 
občianskej spoločnosti. 
 Uvedené názory J. Locka – v nasledujúcom 18. storočí -  výrazne 
ovplyvnili aj jedného z duchovných otcov francúzskeho osvietenstva, 
ktorým bol F. M. A. Voltaire (1694–1779). Akiste nie náhodou sa Voltaire 
o Lockovi vyjadril, že bol to „un esprit plus sage“(najmúdrejší duch) svojej 
doby a takto vysoko cenil aj jeho List o tolerancii. Práve tento Lockov spis stál 
pri zrode i Voltairovho diela Traité sur la Tolérance (Príručka o tolerancii), ktoré 
vyšlo v roku 1765.  

                                                 
87 Locke, J.: c. d.:,  s. 88-90. 
88 Locke, J.: c. d.:, s. 80. 
89 Locke, J.: c. d., s. 89. 
90 Porovnaj Locke, J.: Druhé pojednání o vládě. Svoboda, Praha 1992, s. 20 – 27.  



56 
 

 Voltaire v ňom – podobne ako Locke – reaguje na neznesiteľnú 
atmosféru náboženskej a politickej intolerancie vo Francúzsku, ktorú 
vyvolala tzv. Calasova aféra.91 V nádväznosti na uvedenú skutočnosť treba 
vnímať aj tieto Voltairove slová z XXII. kapitoly spisu Traité sur la Tolerance: 
„Nie je potrebné ani veľké umenie, ani strojená výrečnosť na to, že sa 
kresťania musia navzájom tolerovať... hovorím vám, že na všetkých ľudí sa 
musíme pozerať ako na bratov“92 
 Voltaire sa však – na rozdiel od Locka – nedovoláva len tolerancie 
v oblasti náboženstva, resp. náboženskej tolerancie, ale naznačuje už aj 
potrebu tolerancie v oblasti myslenia vôbec, čo sa vo Francúzsku podarilo 
(formálno-legislatívne) ustanoviť, desať rokov po Voltairovej smrti, teda 
v roku 1789, prijatím Deklarácie ľudských práv a tá je – svojím spôsobom – 
aktuálna dodnes.  
 
x x x 
    

Z uvedených dejinno-filozofických reflexií humanizmu a tolerancie 
vyplýva, že ako  humanizmus, tak aj na toleranciu možno vnímať (analyzovať 
a interpretovať) z dvoch základných hľadísk: 1. z hľadiska ich miesta 
a významu v rovine individuálneho bytia človeka, 2. z hľadiska ich miesta 
a významu v rovine spoločenského bytia človeka. Zatiaľ čo prvá rovina súvisí 
so sférou súkromnou (náboženskou), druhá rovina súvisí so sférou verejnou 
(politickou).  
 Človek – ako bytosť individuálna i spoločenská – má sui generis 
„vrodené vlohy“ tak pre humanitu, ako aj pre toleranciu. Má možnosť 
i schopnosť žiť v zhode s rozumom, rozhodovať sa podľa slobodnej vôle, 
nerobiť iným to, čo nechce, aby oni robili jemu, rešpektovať na iných (a 
u iných) to, čo si želá, aby oni rešpektovali na ňom a u neho. To znamená, že 
človek má možnosť, schopnosť a napokon i povinnosť vytvárať okolo seba 
atmosféru humánnosti a tolerancie.  
 Cez človeka ako jednotlivca majú takúto možnosť aj jednotlivé ľudské 
spoločenstvá a národy. Všetko, čo je namierené proti rozumu a slobode 
človeka, je namierené aj proti humanite a tolerancii a naopak.  
 Napĺňanie humanity a tolerancie predpokladá – tak v živote 
jednotlivca ako aj národa - rešpektovanie „mravnej povinnosti“. Len život 
žitý v perspektíve rešpektovania „mravnej povinnosti“ môže byť (a je) aj 

                                                 
91 Jean Calas, katolík s kalvínskou minulosťou, bol v roku 1761 nespravodlivo obvinený 
z vraždy svojho najstaršieho syna, ktorej sa mal dopustiť preto, aby synovi zabránil 
konvertovať. Napriek tomu. Že skutočným vrahom bol niekto úplne iný, zaujatý súd – 
v dôsledku náboženskej neznášanlivosti – odsúdil Calasa na trest smrti. Rozsudok bol 
vykonaný v Toulouse 9. marca 1762 a vyvolal nebývalú vlnu rozhorčenia najmä 
v prostredí intelektuálnej verejnosti, ku ktorej patril aj Voltaire. 
92 Voltaire, F.M.A.: Traité sur la Tolerance. GF – Flammarion, Paris 1989, s. 137.  



57 
 

životom humánnym a tolerantným. Ako humanita, tak aj tolerancia predstavujú 
„najvlastnejší výkon človeka“ a ako také sú integrujúcou súčasťou 
„univerzálnej ľudskej dôstojnosti. S prihliadnutím na tieto a ďalšie 
skutočnosti sa žiada konštatovať, že humanita je tolerantná a tolerancia je 
humánna.  
 Takto chápané idey humanity a tolerancie rozhodne nepatria len do 
kategoriálneho aparátu dejín filozofie, ale vystupujú aj ako permanentne 
aktuálny ideál a cieľ vývinu ľudstva. Za úroveň humánnosti a tolerancie na 
tomto svete (a konkrétne v našom každodennom ľudskom  živote) sme 
zodpovední všetci.  
 
Resumé 
 V príspevku sú prezentované základné dejinno-filozofické reflexie 
ideí humanizmu a tolerancie. Osobitná pozornosť je venovaná chápaniu 
humanizmu (humanity) v tvorbe J. G. Herdera a vymedzeniu obsahu pojmu 
tolerancia v diele J. Locka. Autor dospel k záveru, že ako humanita, tak aj 
tolerancia predstavujú „najvlastnejší výkon človeka“ a ako také sú 
integrujúcou súčasťou „univerzálnej ľudskej dôstojnosti. S prihliadnutím na 
tieto a ďalšie skutočnosti sa v príspevku konštatuje, že humanita je tolerantná 
a tolerancia je humánna.  
 
Kľúčové slová: človek, Boh, dejiny, ľudstvo, politika, náboženstvo, 
filozofia. 
 
 
 
ZOZNAM POUŽITEJ LITERATÚRY: 
 
Alighieri, D.: Božská komédie. SNKLU, Praha 1958. 
Alighieri, D.: O jediné vládě. Melantrich, Praha 1942. 
Aurelius Augustinus.: Vyznání. Kalich, Praha 1992.  
Dupkala, R.: Úvod do filozofie dejín.  (2. Vydanie), Fotopress, Bardejov 
2005. 
Gorfunkel, A. Ch.: Renesanční filozofie. Svoboda, Praha 1987.  
Herder, J. G.: Vývoj lidskosti. S předmluvou Alberta Pražáka; přeložil Jan 
Patočka. - Praha: Laichter, 1941. 
Horák, P.: John Locke a tolerance. In: J. Locke, Dopis o toleranci. Brno 
2000.  
Kuzánsky, M.: O učenej nevedomosti. Pravda, Bratislava 1979. 
Locke, J.: Dopis o toleranci. Atlantis, Brno 2000. 
Locke, J.: Druhé pojednání o vládě. Svoboda, Praha 1992.  



58 
 

Mihina, F.: Ontológia humanizmu. In: Zborník, Idea humanizmu 
a tolerancie v kontexte etnokultúrnej identity.  (Eds. J. Sipko – V. Dančišin),  
Filozofická fakulta PU, Prešov 2010.  
Patočka, J.: Harmonismus moderních humanistů. In: Péče o duši I., 
Oikoymenh, Praha 1996.  
Platón.: Filebos. In: Platón, Dialógy. Zv. 3, Tatran, Bratislava 1990.    
Platón.: Protágoras. In: Platón, Dialógy. Zv. 1, Tatran, Bratislava 1990.     
Prvá kniha Mojžišova, 1. kapitola, verš 27-28. Citované podľa: Svätá Biblia. 
Slovenská biblická spoločnosť 2002,  2. vydanie.  
Rádl, E.: Dějiny filosofie II., Novověk. Melantrich. Praha 1933. 
Várossová, E.: Slovenské obrodenecké myslenie. Slovenský spisovateľ, 
Bratislava 1963. 
Voltaire, F.M.A.: Traité sur la Tolerance. GF – Flammarion, Paris 1989. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



59 
 

PIĘTNO NIEPRZYPISANIA – O POMOCY I 
TOLERANCJI(?) WOBEC INNEGO 

 
Beata SZLUZ 

 
Abstract: Homelessness is a social problem which in spite of its existance has not 

been successfully solved till today. It is graded, very difficult for the scientific investigation, 
and even dangerous for the researcher, also the practitian who is involved in that problem.  
Therefore there is a postulate of the continuous searching for new solutions, and improving 
the existing ones. It explores the issue of stigma remains unallocated, and in this context, 
support and tolerance of the Other. 

 
Wstęp 
Piętno nieprzypisania jest związane z całą gamą etykietyzujących 

wyroków, wśród  których można wymienić m.in.: brud, bezrobocie, 
chorobę, alkoholizm, przestępczość, nieuczciwość, lenistwo, niskie 
wykształcenie czy brak rodziny itd. Element inności jest u osób 
marginalnych tak silnie zaznaczony, że przeradza się w obcość, z kolei 
element podobieństwa z innymi jest trudno dostrzegalny. Zainteresowanie 
socjologów obejmuje zarówno poczucie tożsamości jednostki, jak również 
kontekst, jak ta tożsamość jest postrzegana z zewnątrz i określana przez 
innych ludzi. Dostrzegając, jak zachowują się inni wobec danej osoby, ona 
uzmysławia sobie, za kogo ją mają i jak ją oceniają. Określa to sposób 
widzenia samego siebie.  

W aspekcie poczucia tożsamości osobistej jednostka postrzega swoją 
osobę jako różną od innych, niepowtarzalną. Tożsamość społeczna 
jednostki ma natomiast wymiar subiektywny (poczucie tożsamości), jak i 
obiektywny (zaklasyfikowanie jednostki przez innych). Zaburzenia 
tożsamości jednostki łączą się z różnego rodzaju dogłębnymi zmianami w jej 
życiu. Mogą być one spowodowane np. wydarzeniami losowymi czy też 
przemieszczaniem się jednostki w przestrzeni fizycznej bądź społecznej93.  

„Czuję się jak pies”, „jak psa mnie wyrzucili”, „jestem wyrzutkiem 
społeczeństwa”, „jestem spychana na margines” czy „jestem nikim” są to 
najbardziej powszechne określenia odnoszące się do siebie w sytuacji życia 
postrzeganego jako zmarginalizowane94. U człowieka może rozwinąć się 
przekonanie, że jeśli nie wiadomo, gdzie się przynależy i kim się właściwie 
jest, to lepiej zaznaczyć swoje istnienie w jakikolwiek sposób, np. lepiej jest 

                                                 
93 Por. B. SZACKA: Wprowadzenie do socjologii. Warszawa: Oficyna Naukowa, 2008, s. 153-156. 
94 Por. B. SZLUZ: Świat społeczny bezdomnych kobiet. Warszawa: Wydawnictwo Bonus Liber, 2010, 
s. 223. 



60 
 

być kimś złym niż nikim95. Stygmatyzacja jest to proces nadawania określeń 
w kategoriach zachowania jednostkom, grupom społecznym czy kategoriom 
społecznym, w konsekwencji czego przyjmują one nadane im cechy i 
zaczynają działać zgodnie z przypisanymi im etykietami. Naznaczanie bywa 
przyczyną deprecjonowania jednostek, grup i kategorii społecznych, ponadto 
jest bazowym mechanizmem tworzenia stereotypów.  

Problematykę Inności96 można ująć w trzech wymiarach: 
prakseologicznym – działanie służące zbliżeniu lub zdystansowaniu wobec 
Innego, przyjmowanie wartości uznanych przez obcego i identyfikowanie się 
z nimi; aksjologicznym – przypisywanie osobie Innej, wyizolowanej, 
określonych sądów wartościujących; epistemicznym (tzw. wiedzotwórczym) 
– spojrzenie na Innego, które skupia się na poznaniu jego tożsamości; w 
takim spojrzeniu wyizolowanie może być odbierane jako oryginalny sposób 
życia czy manifestowanie swojej wolności97. W ujęciu J. Tischnera Inność 
wiąże się z niemożnością zrozumienia, jak również porozumienia, która 
wynika z różnych poziomów egzystencji jednostek. Marginalizowanie 
społeczne i wycofywanie się trafnie ukazuje tischnerowska „ucieczka 
człowieka od człowieka”, która może być ujmowana w dwu perspektywach, 
jako uciekanie od widoku drugiej osoby, a także jako zerwanie więzów 
dialogu. Obie formy izolowania i ucieczki ściśle się łączą, bowiem 
bezpośrednie odseparowanie w sensie fizycznym jest tożsame ze zrywaniem 
dialogu. Tragedią jednostki jest popadanie w wyizolowanie od innych ludzi i 
od siebie98.  

W kontekście poczynionych rozważań tematem niniejszego artykułu 
uczyniono problematykę obejmującą piętno nieprzypisania, a w tym 
kontekście pomocy i tolerancji wobec Innego. 

 

                                                 
95 Por. K. KMITA, M. MENDEL, K. MŁYŃSKA, J. SOKOŁOWSKA: Bezdomność w 
autobiografiach. In.:  Psychospołeczny profil osób bezdomnych w Trójmieście. Eds.: M. DĘBSKI, S. 
RETOWSKI. Gdańsk: Wydawnictwo Uniwersytetu Gdańskiego, 2008, s. 500. 
96W twarzy drugiego człowieka dostrzegamy ślad nieskończoności i wówczas stajemy się za 
niego odpowiedzialni. W horyzoncie etyki E. Lévinasa chodzi o drugiego, zatem nie ma „ja” bez 
„ty”. Inny nie tylko jest wcześniej, ale jest poniekąd wszystkim. Zdaniem E. Levinasa z Innym 
można znaleźć kontakt pod warunkiem, że uzna się jego niezależność. Mówi o autentycznym 
spotkaniu z drugim człowiekiem („bycie z drugim twarzą w twarz” i odpowiedzialność za 
najbardziej bezbronnych, diakonia jest przede wszystkim dialogiem, służbą). „Inni obchodzą 
mnie od razu. Braterstwo poprzedza tutaj wspólnotę rodzaju. Moja relacja z drugim 
człowiekiem jako bliźnim, nadaje sens moim relacjom z wszystkimi innymi”. E. LÉVINAS: 
Inaczej niż być lub ponad istotą. Warszawa: Wydawnictwo Aletheia, 2000, s. 266.  
97 Por. M. OLIWA-CIESIELSKA: Nowe nierówności jako przyczyna wykluczenia społecznego. In.: 
Marginalizacja w problematyce pedagogiki społecznej i praktyce pracy socjalnej. Eds.: K. MARZEC-
HOLKA, H. GUZY-STEINKE, A. RUTKOWSKA. Bydgoszcz: Wydawnictwo Uniwersytetu 
Kazimierza Wielkiego, 2005, s. 204. 
98 Por. J. TISCHNER: Spór o istnienie człowieka. Kraków: Wydawnictwo Znak, 1998, s. 180-181, 
244. 



61 
 

Wokół pojęć: bezdomny, włóczęga, łazior, gigant, żebrak 
W literaturze naukowej spotykamy pojęcia: bezdomny, łazior, gigant, 

menel, włóczęga czy żebrak, które znaczeniowo nie są tożsame. 
Bezdomność na terenie Unii Europejskiej obejmuje cztery kategorie 
koncepcyjne: bez dachu nad głową, bez miejsca zamieszkania, 
niezabezpieczone zakwaterowanie, nieodpowiednie zakwaterowanie. Dwie 
pierwsze kategorie oznaczają bezdomność, a kolejne wykluczenie 
mieszkaniowe. W „Europejskiej typologii bezdomności i wykluczenia 
mieszkaniowego” przyjęto następującą klasyfikację: 

1. rooflessness (osoby niemające schronienia w jakiejkolwiek formie: 
przebywające w miejscach publicznych, noclegowniach i/lub z 
koniecznością spędzenia kilku godzin w ciągu dnia w miejscach 
publicznych); 

2. houselessness (osoby, które przebywają w instytucji udzielającej 
pomocy bezdomnym, posiadają schronienie tymczasowe: schroniska dla 
bezdomnych/zakwaterowanie tymczasowe, schronienie dla kobiet, 
zakwaterowanie dla uchodźców i imigrantów, opuszczający np. instytucje 
penitencjarne/karne, szpitale i instytucje opiekuńcze, specjalistyczne 
zakwaterowanie wspierane, np. wspierane mieszkania, wspierane mieszkania 
zbiorowe, foyer – ośrodki dla młodzieży, zakwaterowanie dla nieletnich 
rodziców); 

3. living in insecure housing (osoby zagrożone wykluczeniem ze względu 
np. na mającą nastąpić eksmisję, niestabilność najmu, przemoc w rodzinie); 

4. living in inadequate housing (osoby mieszkające w nieodpowiednich 
warunkach mieszkaniowych, w budynkach, które nie nadają się do remontu, 
w warunkach skrajnego przeludnienia, w przyczepach kempingowych)99. 

 A. Przymeński przyjął: „bezdomność rozumiem zatem jako sytuację 
osób, które w danym czasie nie posiadają i własnym staraniem nie mogą 
zapewnić sobie takiego schronienia, które spełniałoby minimalne warunki, 
pozwalające uznać je za pomieszczenie mieszkalne. Za bezdomne uważam 
osoby i rodziny: 

1. korzystające ze schronienia w różnego rodzaju ośrodkach 
udzielających im pomocy, a także zaspokajające swoje potrzeby 
paramieszkaniowe w różnego rodzaju obiektach niemieszkalnych lub 
pozostające pod gołym niebem; 

2. mające lub nie mające zameldowania w jakimś pomieszczeniu 
mieszkalnym, jeżeli ich faktyczna sytuacja mieści się w ramach określonych 
w definicji bezdomności; 

                                                 
99 EUROPEAN FEDERATION OF NATIONAL ORGANISATIONS WORKING WITH 
THE HOMELESS: ETHOS – European Typology on Homelessness and Housing Exclusion, 
www.feantsa.org.pl z dnia 10.03.2008 r. 



62 
 

3. tylko osoby z obywatelstwem polskim oraz mające zezwolenie na 
pobyt stały w Polsce lub status uchodźcy (także w czasie procedury starania 
się o ten status); 

4. tylko osoby dorosłe lub te dzieci, które znajdują się w sytuacji 
bezdomności wraz ze swoimi rodzicami lub prawnymi opiekunami”100. 

Cytowany autor podkreślił sytuację bezdomnych osób, które przez 
pewien czas lub trwale nie mogą same zapewnić sobie schronienia oraz fakt, 
że bezdomność to stan przymusowy, a nie dobrowolny. Jeśli zatem nie 
występują obiektywne przeszkody, np. dolegliwości psychosomatyczne, to za 
bezdomne nie możemy uznać osób, które posiadają wystarczające dochody 
umożliwiające im samodzielne zapewnienie sobie mieszkania. Zatem 
jednostki mające takie możliwości, których jednocześnie świadomie nie 
wykorzystują, należy określić raczej jako włóczęgów101. 

W literaturze przedmiotu wyraźnie odróżniono pojęcie bezdomnego, od 
gigantów, łaziorów i złomiarzy. W tym kontekście gigant to jednostka, która 
jeździ po kraju, mniej wyróżnia się w tłumie, często trzyma się w grupie 
zwłaszcza z innymi gigantami, pozostaje na uboczu od innych bezdomnych, 
bardziej dba o higienę osobistą. Z kolei łazior różni się od giganta przede 
wszystkim zewnętrznym wyglądem, jest najczęściej zaniedbany. 
Niejednokrotnie żebrze, wybiera różne rzeczy ze śmietników, zbiera surowce 
wtórne, niekiedy śpi w śmietniku. Giganci i łaziory są marginalizowani w 
środowisku bezdomnych. Przemieszczają się, ale ci drudzy czynią to mniej 
intensywnie. Łazior i gigant jest postrzegany jako obcy w środowisku 
bezdomnych jednostek. Zatem z jednej strony bezdomni stanowią kategorię 
osób zmarginalizowanych społecznie, jednocześnie wykluczają tych, którzy 
szkodzą społeczności bezdomnych. Zatem dostrzegamy tutaj tzw. margines 
marginesu społecznego102. 

Z kolei żebractwo jest definiowane jako zjawisko społeczne związane z 
najuboższą, zmarginalizowaną grupą społeczną, której członkowie zajmują 
się wypraszaniem, w dowolny sposób, jałmużny103. Wyróżniono trzy główne 
rodzaje żebractwa: zawodowe – traktowane właśnie jako zawód, będące 

                                                 
100 A. PRZYMEŃSKI: Bezdomność jako kwestia społeczna w Polsce współczesnej. Poznań: 
Wydawnictwo Akademii Ekonomicznej, 2001, s. 29. 
101 A. PRZYMEŃSKI: Bezdomność, społeczno-polityczna – definicja i forma zjawiska, „Praca 
Socjalna”,1998, nr 4, s. 12; I. GRABARCZYK: O funkcjonowaniu trzech pojęć: żebracy (żebractwo), 
włóczędzy (włóczęgostwo), bezdomni (bezdomność). In.: Człowiek w obliczu wykluczenia i marginalizacji 
społecznej. Wokół zagadnień teoretycznych. Eds.: K. BIAŁOBRZESKA, S. KAWULA. Toruń: 
Wydawnictwo Edukacyjne Akapit, 2006, s. 240-247. 
102 Por. M. NÓŻKA: Marginalizacja w środowisku osób bezdomnych. In.: Marginalizacja w problematyce 
pedagogiki społecznej i praktyce pracy socjalnej. Eds.: K. MARZEC-HOLKA, H. GUZY-STEINKE, 
A. RUTKOWSKA. Bydgoszcz: Wydawnictwo Uniwersytetu Kazimierza Wielkiego, 2005, s. 
218. 
103 Por. J. AULEYTNER, K. GŁĄBICKA: Polskie kwestie socjalne na przełomie wieków. Warszawa: 
Wydawnictwo Wyższej Szkoły Pedagogicznej Towarzystwa Wiedzy Powszechnej, 2001, s. 179. 



63 
 

źródłem dochodu i sposobem na życie; z przymusu (z konieczności) – może 
być związane z zabieganiem o pomoc instytucji państwowych, 
samorządowych, kościelnych czy organizacji pozarządowych; 
„importowane” – żebractwo cudzoziemców, którzy przybywają do danego 
kraju104. Wyodrębniono różnorodne figury roli żebraczej stosowane przez 
osobę, która prosi o pomoc, uwarunkowane współczesnym kontekstem 
społecznym i kulturowym:  

1. „nikt” – to jednostka pozbawiona środków do życia, ubrana w 
starą, zniszczoną odzież,  która pozwala „wtopić” się w tło otoczenia, 
siedząca na chodniku z niewielkim pojemnikiem na datki od przechodniów; 

2.  „ofiara losu” – to figura z tabliczką ukazującą dane biograficzne 
osoby, opisujące nieszczęścia, które doświadczyła, jednostka jest pasywna, 
siedzi skulona z opuszczonymi ramionami; 

3. „kwestarz” – to figura z tabliczką eksponującą wykaz cudzych 
nieszczęść, zatem pełniąca rolę pośrednika, może być pozytywnie 
postrzegana przez przechodniów, ponieważ wywołany jest dysonans 
pomiędzy wyobrażeniem o żebraku a wyglądem jednostki; 

4. „kaleka” – jest to figura, która pozwala na obnażenie piętna, 
dominuje w danym otoczeniu, człowiek ten jest najczęściej unikany przez 
przechodzące osoby; 

5. „współczesny trędowaty” – jest to jednostka zaniedbana, z 
oznakami wyczerpania psychofizycznego, maskująca twarz dłońmi, a na 
tabliczce prezentuje nazwę choroby, która stanowi ostrzeżenie przed 
nieszczęśliwą sytuacją i przed ewentualnością ingerencji w prywatność osoby 
żebrzącej; 

6. „dziad” – przyjmuje najczęściej pozycję modlitewną, odwołuje się 
zatem do wartości o charakterze religijnym, posługuje się np. 
dewocjonaliami; 

7. „menel” – jest to figura bardzo zaniedbana fizycznie, wskazuje na 
poczucie zerwania więzi ze społeczeństwem, jednocześnie nie dąży do jej 
odnowienia; 

8. „żebrak okazjonalny” – ukazuje tymczasowość zbierania datków, 
nie odróżnia się z tłumu, jakby ukazując przelotność sytuacji, zaś jego 
położenie obrazuje krótki, często banalny napis na tabliczce; 

9. „wędrowiec” – ta figura skupia się na technikach zbierania 
jałmużny, bardzo chętnie wchodzi w interakcje z przechodniami, a swoją 
sytuację i obecność uzasadnia doświadczaniem jakiegoś nieszczęścia, np. 
okradzenie, zagubienie dokumentów105. 

                                                 
104 Tamże; S. DZIECIELSKA-MACHNIKOWSKA: Człowiek na śmietniku. „Polityka” 1994, nr 
12, s. 7. 
105 Por. S. MARMUSZEWSKI, J. ŚWIATŁOWSKI: Rola żebracza i jej ekspresja. In.: Żebracy w 
Polsce. Eds.: S. MARMUSZEWSKI, A. BUKOWSKI. Kraków: Wydawnictwo Baran i 
Suszyński, 1995, s. 131-144. 



64 
 

Wymienione figury mogą się ze sobą łączyć i być przyjmowane 
jednocześnie. Mogą zatem stanowić składnik strategii opracowanej przez 
żebraka.  

Wymienione pojęcia, bezdomny, włóczęga, gigant, łazior czy żebrak, są 
ze sobą w pewien sposób powiązane, stanowią one społeczne aspekty 
ubóstwa, można je rozpatrywać w kontekście marginalizacji społecznej. 
Współcześnie marginalizacja nie jest bowiem utożsamiana z fizycznym 
wydaleniem jednostek ze społeczności. Jednak izolacja może przybierać 
nawet tak skrajne formy (demonstrowana niechęć do przebywania jednostek 
w miejscach publicznych wiąże się z chęcią ich izolacji w sensie fizycznym, a 
z ich strony jest to ostatnia szansa i „wołanie” o społeczne uczestnictwo106). 
Problem marginalizacji dotyczy wielu sfer życia człowieka. Jest to stan 
wykorzenienia i nieuczestniczenia w instytucjonalnym porządku społecznym. 

W ujęciu K.W. Frieske marginalność społeczna jest analizowana przede 
wszystkim jako zjawisko struktury społecznej, w której pojawiają się ludzie 
nieprzypisani w konsekwencji różnych uwarunkowań do dobrze określonych 
pozycji społecznych. Z tego względu nie korzystają ze statusowych 
uprawnień właściwych tym pozycjom lub zajmują pozycje, których status 
jest w mniejszej czy większej mierze ułomny. Marginalność oznacza zatem 
mniej czy bardziej ograniczone uczestnictwo w określonym porządku 
społecznym i brak dostępu do jego podstawowych instytucji, m.in.: rynku 
pracy czy konsumpcji, systemu instytucji wymiaru sprawiedliwości, systemu 
edukacji, a także systemu gwarancji socjalnych107. Bycie izolowanym czy 
izolowanie się jednostki można przedstawić jako proces, który składa się z 
czterech kolejnych faz. Pierwsza z nich, nosi nazwę separacji pierwotnej. 
Wiąże się ona ze stopniowym doświadczaniem braku wstępu do różnych 
grup społecznych, wycofywaniem się z różnych sytuacji. W dalszej 
kolejności następuje zmiana sposobu życia, która związana jest z 
popadaniem w nieznane, obce dla danej jednostki położenie. Próbuje ona 
definiować nową sytuację, żyć w niej bez możliwości oczekiwania 
społecznego wsparcia. Kolejną fazą jest zawieszenie, które wiąże się z 
niemożnością wejścia w nową sytuację społeczną. Jednostka przystosowuje 
się do bierności. Dochodzi do separacji wtórnej, utwierdza się ona w 
konieczności życia w izolacji. Następuje stopniowe przeformułowanie reguł 

                                                 
106 Por. M. OLIWA-CIESIELSKA: Piętno nieprzypisania. Studium o wyizolowaniu społecznym 
bezdomnych. Poznań: Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu im. Adama Mickiewicza, 2004, s. 
198-200; M. OLIWA-CIESIELSKA: Nowe nierówności jako przyczyna wykluczenia społecznego. In.: 
Marginalizacja w problematyce pedagogiki społecznej i praktyce pracy socjalnej. Eds.: K. MARZEC-
HOLKA, H. GUZY-STEINKE, A. RUTKOWSKA. Bydgoszcz: Wydawnictwo Uniwersytetu 
Kazimierza Wielkiego, 2005, s. 203. 
107 Por. K.W. FRIESKE: Marginalność społeczna. In.: Encyklopedia socjologii, t.2. Eds.: Z. 
BOKSZAŃSKI i inni. Warszawa: Wydawnictwo Oficyna Naukowa, 1999, s. 168. 



65 
 

życia108. Następuje zatem stopniowe odchodzenie od spraw społecznych. 
Jednostki funkcjonują w dwóch sferach, są członkami społeczeństwa, ale 
jednocześnie wchodzą w obszar bycia: niepotrzebnym, zbędnym, nikim. 

 
O pomocy człowiekowi 
W tym kontekście nasuwają się słowa napisane przez Z. Baumana: „Być 

„zbędnym” znaczy być nadliczbowym, niepotrzebnym, bezużytecznym 
niezależnie od tego, jaki rodzaj potrzeb i pożytków określa standard 
użyteczności i nieodzowności. Inni cię nie potrzebują; poradzą sobie równie 
dobrze – a nawet lepiej – bez ciebie. Nie istnieje żaden oczywisty powód 
twojej obecności i nie ma podstaw, byś mógł domagać się prawa do 
pozostania. Uznać kogoś za „zbędnego” znaczy wyrzucić go dlatego, że 
przeznaczony jest do wyrzucenia, jak pusta i bezzwrotna plastikowa butelka 
albo zużyta jednorazowa strzykawka, nieatrakcyjny towar, na który nie ma 
nabywców albo bezużyteczny, wybrakowany lub uszkodzony produkt zdjęty 
z taśmy przez kontrolerów jakości”109. Z jednej strony dostrzegany jest 
zatem aspekt wykluczenia społecznego, z drugiej pojawia się odniesienie do 
wsparcia, pomocy i opieki. Wspieranie i pomaganie rozpoczyna się od 
nawiązania relacji z jednostką. Jeżeli akt pomocy jest zapoczątkowany przez 
osobę, która tej pomocy potrzebuje, to pomagający kieruje się w stronę 
potrzebującego, który nie staje się przedmiotem, lecz jest traktowany 
podmiotowo. Z kolei bierne oczekiwanie na pomoc jest treningiem 
bezradności, która dotyczy najczęściej osób marginalnych, np. 
niepełnosprawnych, długotrwale bezrobotnych, dotkniętych ubóstwem, 
bezdomnych110. Bezradność może być przejmowana (mechanizm 
socjalizowania jednostki) od innych osób z najbliższego otoczenia lub grupy 
odniesienia. W ujęciu socjologicznym jest ona także postrzegana jako 
wyuczony sposób wiążący się z przetrwaniem w społeczeństwie i jest 
charakterystyczna dla podklasy111. Jednostka uczy się bezradności w ścisłym 

                                                 
108 Por. M. OLIWA-CIESIELSKA: Uznawane i realizowane wartości oraz postawy bezdomnych wobec 
problemu bezdomności i otoczenia społecznego. In.: D. ZALEWSKA, M. OLIWA-CIESIELSKA, I. 
SZCZEPANIAK-WIECHA, S. GRZEGORSKI. Formy pomocy bezdomnym. Analiza ułatwień i 
ograniczeń problemu. Warszawa: Wydawnictwo Instytutu Rozwoju Służb Społecznych, Wspólnota 
Robocza Związków Organizacji Socjalnych WRZOS, 2005, s. 38. 
109 Z. BAUMAN:  Życie na przemiał. Kraków: Wydawnictwo Literackie, 2005, s. 25. 
110 Wyuczona bezradność jest to pojęcie upowszechnione przez Charlesa Murraya. Odnosi się 
do jednostek, które zamiast szukać pracy uzależniają się od zasiłków socjalnych. W literaturze 
socjologicznej podkreślono, iż powstawaniu kultury uzależnienia sprzyja tzw. „państwo - 
niańka”, które niszczy indywidualne ambicja, a także umiejętność samodzielnego radzenia sobie 
w różnych sytuacjach. A. GIDDENS: Socjologia. Wydawnictwo: Naukowe PWN, 2008, s. 738.  
111 Podklasa stanowi najniższą klasę w systemie klasowym. Uważa się, że jest grupą 
zmarginalizowaną lub wykluczoną z życia, jakie prowadzi reszta społeczeństwa. Warunki życia 
podklasy są znacznie gorsze, niż te w jakich żyje większość społeczeństwa. Pojęcie to zaczęto 
także odnosić do tzw. „niebezpiecznych klas” żebraków, włóczęgów i złodziei, którzy zamiast 



66 
 

powiązaniu z poczuciem alienacji. Bezradność jest wywoływana przez 
poczucie braku kontroli nad życiem i istotnymi dla życia zdarzeniami w 
sytuacji utraty lub nienawiązania więzi społecznych. Obcość wobec samego 
siebie jest wynikiem blokowania przez otoczenie procesu samorealizacji, 
możliwości ekspresji, w tej sytuacji wyraźnie wzrasta rozbieżność między 
tym, jaki człowiek jest, a jaki chciałby być. Zbieżność występowania silnych, 
negatywnych emocji, małej kontrolowalności sytuacji, występowania 
trudnych zadań oraz uniemożliwiania realizacji prowadzi w konsekwencji do 
narastania poczucia bezsilności.  

Niską pozycję społeczną tych osób potwierdzają następujące procedury:  
1. proszenie – łączy się ze wstydem i „obnażeniem” proszącego, jest 

potwierdzeniem uznania własnych deficytów; jest odczuwane jako 
nieprzyjemne i maskowane przez oburzenie i roszczenia, które można uznać 
za formę obrony własnej podmiotowości112;  

2. ekskluzja instytucjonalno-prawna – wiąże się z odmówieniem 
wsparcia jednostce, która prosi, poprzez stygmatyzację i wskazywanie jej 
wad. Łączy się to z otrzymaniem przez tę osobę etykiety „lenia” czy 
„naciągacza”;  

3. spowiedź – jest związana z tłumaczeniem, iż przydzielona pomoc, 
np. w postaci środków finansowych została spożytkowana zgodnie z 
założeniami zapisanymi w regulacjach prawnych; taka sytuacja ma miejsce, 
ponieważ osoba, która ciągle prosi o pomoc jest podejrzewana o kłamstwo; 

4. spektakl – celem jest identyfikowanie osoby tzw. dobroczyńcy, 
ponieważ adresaci nie są obecni, nie muszą uczestniczyć; przykładem może 
być bal dobroczynnym, który jest swoistym spektaklem; umacniane jest 
przekonanie wiążące się z marginalizacją społeczną beneficjentów113. 

 Szczególnie deprawująca jest zasada zabezpieczenia minimum 
podstawowych potrzeb życiowych osobom niezdolnym do wnoszenia 
czegokolwiek do wspólnej puli dóbr. Wyodrębnia to podział na warstwę 
aktywną, odpowiedzialną za losy społeczeństwa oraz warstwę pasywną i 
<bezużyteczną> (procesy psychologiczne trwałe defekty osobowościowe u 
wspomaganych i urbanistyczne, tzw. nowe getta), które prowadzą do 
specyficznego dla naszej epoki wykluczenia całych grup ludzi zarówno z 
układu ekonomicznego, jak również z normalnego życia w 
społeczeństwie114. Roszczeniowa postawa oznacza i obrazuje błędne 

                                                                                                     
pracować woleli być „pasożytami społecznymi”. To pojęcie odnosi się do kategorii ludzi, którzy 
są pozbawieni inicjatywy i uzależnieni od pomocy społecznej. Tamże, s. 342. 
112 G. EGAN: The Skilled Helper. A Systematic Approach to Effective Helping. California: 
Brooks/Cole Publishing Company, Pacific Grove, 1986, s. 148-161. 
113 Por. J. ROSSA: Wymiary marginalizacji. „Problemy Polityki Społecznej. Studia i Dyskusje”, 
1999, nr 1, s. 165-166. 
114 Por. M. HIRSZOWICZ, E. NEYMAN: Państwo opatrznościowe i jego ofiary. „Studia 
Socjologiczne”, 1997, nr 3, s. 77. 



67 
 

interpretowanie stosunków wymiany społecznej – za cenę wszelkich 
wyrzeczeń i niedomagań pojawia się oczekiwanie na rosnące nagrody za cenę 
rosnących kosztów. Pozostawanie jednostki w relacjach pomocowych, a 
szczególnie przyznanie, iż pomoc jest należna jednostce powoduje 
stymulowanie stanu beztroski. Pozostanie kloszardem daje wielu osobom 
profity.  

Wsparcie czy pomoc nie mają dla beneficjenta charakteru 
nagradzającego, najczęściej są wciąż uznawane za niewystarczające. 
Przedłuża się zatem stan oczekiwania na pomoc. Brak wdzięczności za 
otrzymywane świadczenia stymuluje wspomnianą bezradność, jest zatem 
swoistym trenowaniem. Wśród długotrwale bezdomnych zanika nawet 
podstawowa aktywność, jaką jest zabieganie o pomoc, raczej biernie 
oczekują na wsparcie. Sami nie potrafią sprecyzować o jaką pomoc im 
chodzi. W praktyce pomocy (paradoks) stosuje się raczej podejście 
ratownicze, które raczej chroni społeczeństwo przed ubogimi i 
bezdomnymi. Z perspektywy ekonomicznej tańsza i bardziej efektywna 
okazuje się profilaktyka i aktywizowanie jednostek.  

 
O tolerancji (?) 
Poczucie krzywdy i cierpienia niedostatków jest często pretekstem do 

odwoływania się do idei egalitarności w sytuacji doświadczania własnej 
odmienności (Inności). Tragizm życia zawiera się w naznaczonym porażkami 
poszukiwaniu tożsamości z innymi członkami społeczeństwa i odmienności 
od innych jednostek wykluczonych. Jest to zabieg ochronny przed piętnem 
bycia jednostką zbędną. E. Goffman przytoczył specyficzną kategoryzację 
piętna i wymienił trzy jego rodzaje: deformacje fizyczne (np. kalectwo, 
choroby, brzydota); następnie wady charakteru, nieujarzmione namiętności, 
niebezpieczne przekonania (np. zaburzenia psychiczne, nałogi, 
przestępczość, homoseksualizm, próby samobójcze, bezrobocie); trzeci 
rodzaj piętna określa się często jako grupowe, odnosi się do: rasy, 
narodowości czy wyznania115. Budowana jest koncepcja Innego, tworzony 
jest swoisty portret. Przywołany autor zwrócił uwagę na trzy aspekty. Po 
pierwsze stygmatyzacja stanowi „środek służący formalnej kontroli 
społecznej”, umożliwiający rozpoznanie i odseparowanie ludzi naruszających 
w przeszłości normy, w tym normy moralne. Natomiast drugi aspekt 
odsłania kolejną, utylitarną funkcję stygmatyzacji. Tu mechanizm jest prosty: 
„dewaluację osób ze zniekształceniami ciała być może można traktować jako 
ograniczenie liczby ludzi mogących stać się obiektem zalotów”, zaś trzeci 
odzwierciedla doraźne i egoistyczne używanie tego mechanizmu, zgodnie z 
aktualnymi zapotrzebowaniami społecznymi: „stygmatyzacja osób w 

                                                 
115 Por. E. GOFFMAN: Piętno. Rozważania o zranionej tożsamości. Gdańsk: Gdańskie 
Wydawnictwo Psychologiczne, 2005, s. 31, 33. 



68 
 

określonych grupach rasowych, religijnych i etnicznych była najwidoczniej 
sposobem na usunięcie tych mniejszości z różnych dziedzin rywalizacji”116. 

Z kolei E. Lemert przyjął, iż dewiacja jest wynikiem reakcji społecznej, 
która określa charakter i częstotliwość jej występowania. Może to być reakcja 
w postaci degradacji czy izolacji jednostki, bądź grupy czy kategorii 
społecznej, określanej jako Inne. Status dewianta jest w tej koncepcji 
przypisany: „dewiacja wtórna związana jest z takimi zjawiskami, jak 
społeczna kontrola, karanie, segregacja, stygmatyzacja. Reakcje te powodują 
zmianę struktury społecznej człowieka i zmianę jego samooceny. Człowiek 
dotknięty wtórną dewiacją, to człowiek, którego życie i tożsamość obracają 
się wokół faktu dewiacji (…). Dewiację wtórną można traktować jako 
metodę samoobrony, ataku lub przystosowania się jednostki w związku z 
problemami, z jakimi boryka się ona na skutek społecznej reakcji na jej 
dewiację pierwotną. Chodzi tu zwłaszcza o reakcję w postaci potępienia, 
zdegradowania lub odizolowania (…). Dewiacja wtórna może być 
strategicznym i zaakceptowanym rozwiązaniem tych trudności, wobec 
których stanęła jednostka na skutek napiętnowania”117. W konsekwencji 
dochodzi do akceptacji wizerunku własnej osoby, a etykieta może stać się 
podstawą tożsamości jednostki i przyczyniać się do utrwalenia lub 
wzmocnienia dewiacyjnych zachowań. Osoba naznaczona zostaje odsunięta 
na margines życia społecznego i zaczyna pełnić rolę dewianta, nie może się 
tej roli pozbyć (tzw. pułapka dewiacji). Mając na celu uniknięcia dalszych 
konsekwencji wycofuje się, co z kolei powoduje napiętnowanie z powodu 
owego wycofania, a w rezultacie prowadzi do jego pogłębienia albo agresji.  

Stygmaty mogą być uruchamiane także przez osoby wspierające w 
sytuacji, w której roszczenia klienta odbiegają od wymogów instytucji, 
ponieważ są one uznawane za wyraz opierania się wobec nich. Prowadzi to 
do uruchamiania następujących stygmatów, właśnie przez pracowników 
pomocy społecznej:  

1. „sztuki podejrzeń” – wiąże się z przypuszczeniem, iż klient 
instytucji pomocowej ma na celu jej wykorzystanie, jest „leniem i 
kombinatorem”;  

2. teatru – zakłada się, iż klient odgrywa swoją rolę, jak w spektaklu, 
co przejawia się tym, że: wygląd, zapach, stan uzębienia, wyraz twarzy, 
postawa podczas prowadzenia rozmowy i barwa jego głosu, może stanowić 
przyczynę do nadania negatywnej etykiety, natomiast społeczne 
uwarunkowania kryzysu nie są widoczne; 

                                                 
116 Tamże, s. 182. 
117 E. LEMERT: Social Pathology. A Systematic Approach to the Theory of Sociopathic Behavior. New 
York: McGraw-Hill, 1951, s. 177. 



69 
 

3. rynku – sztuka podejrzeń i stygmat teatru stanowią genetyczną oraz 
formalną stronę naznaczenia, z kolei stygmat rynku nadaje jej treść i jest 
pochodną aktu „wymiany” kryzysowej sytuacji na pomoc; 

4. choroby – klient przed włączeniem w świat, który jest 
reprezentowany przez instytucje musi zostać uznany za kogoś, kto 
obarczony jest „błędem”, natomiast „opór” skierowany przeciwko 
przystosowaniu się, staje się wskaźnikiem przypisywanej jednostce 
„choroby”118.  

Klienci pomocy społecznej starają się niejednokrotnie narzucić warunki 
jej udzielania. Znajomość strategii i mechanizmów, poprzez które próbują 
manipulować dawcami pomocy, aby wymusić gotowe, łatwe rozwiązania 
stanowi podstawę podejmowania efektywnych działań. Kolejnym elementem 
jest precyzyjne i stanowcze określenie warunków, na jakich można podjąć i 
kontynuować działania pomocowe, jeśli zaś osoba szukająca pomocy nie 
spełni postawionych wymagań, to w konsekwencji prowadzi to do 
przerwania działań. Istotnym zadaniem jest wyjaśnianie beneficjentom, iż to 
na nich samych, a nie na dawcach spoczywa odpowiedzialność za ich 
decyzje, zachowania i postawy. Pracownicy pomocy społecznej wskazują im 
alternatywne możliwości działania w danej sytuacji oraz wyjaśniają 
konsekwencje powziętych decyzji. W obliczu poważniejszych trudności 
życiowych nie istnieją tylko łatwe rozwiązania, a problemy nie są jedynie 
wynikiem negatywnych uwarunkowań zewnętrznych, lecz mają także 
związek z ich wewnętrzną sytuacją i stopniem dojrzałości jednostki. Istnieją 
granice możliwości w udzielaniu pomocy, a pomagający ponoszą 
odpowiedzialność za jakość postaw i zachowań wobec osób wspomaganych, 
ale nie za sposób, w jaki osoby te zechcą (lub nie zechcą) skorzystać z 
oferowanej pomocy119. Otaczanie długotrwałą bierną pomocą wywołuje 
określone reakcje wspomaganych. Wyróżniono wśród nich następujące: 
poczucie całkowitej bezsilności, postawy fatalistyczne związane z 
wyłączeniem z rynku pracy, z nakazowymi decyzjami pracowników 
socjalnych i administracyjnych; utratę zasobu inicjatywy pozwalającego na 
podejmowanie walki z przeszkodami w wyniku traktowania świadczonej 
pomocy jako należnej, bez spełniania określonych warunków;  zdobywanie 
środków do życia dzięki proszeniu o pomoc, bez wzmożonego wysiłku; 
wraz ze wzrostem apatii i pasywności wzrost roszczeniowego stosunku do 
świata zewnętrznego; utrwalanie reakcji emocjonalnych kosztem 
racjonalnych (uzyskiwanie pomocy poprzez manifestowanie rozpaczy 
płaczem i krzykiem120); skrócenie perspektywy czasowej w wyniku 

                                                 
118 J. ROSSA: Wymiary marginalizacji, dz. cyt., s. 154-155. 
119 Por. M. DZIEWIECKI: Chorzy, którzy nami rządzą, www.opoka.org.pl z dnia 6.12.2010 r. 
120 Ludzie mają odmienne sposoby interpretowania zdarzeń. Teoria umiejscowienia poczucia 
kontroli dotyczy subiektywnie odczuwanego ulokowania sprawstwa zdarzeń. Osoby o 
wewnętrznym umiejscowieniu kontroli, tzw. internaliści, mają przekonanie, że ich życiem i 



70 
 

niemożności sprawowania kontroli nad swoim losem, poszukiwanie 
natychmiastowej gratyfikacji; marnotrawienie uzyskanej pomocy121. 
Przystosowanie jest związane ze strategią ukrywania i odkrywania swoich 
ułomności, posiadanego piętna, a manipulowanie nim powoduje często 
reakcje naznaczenia ze strony otoczenia społecznego. Wycofywanie się lub 
izolowanie przez innych wiąże się ze swoistą spiralą degradacji człowieka. 
Określenia jednostek wykluczonych można odnaleźć w koncepcji P. 
Bourdieu, który mówi o byciu – w – świecie i o niebyciu – w – świecie. Nie można 
jednocześnie być i niebyć w świecie. Żeby móc w nim uczestniczyć trzeba się 
zatem jasno określić122. Pomoc społeczna ustaje bowiem w sytuacji, kiedy 
jednostki, grupy czy kategorie społeczne udaje się utrzymać w stanie izolacji, 
brak jest bowiem motywacji do rozwiązywania ich problemów. Jeśli 
natomiast wystąpi sytuacja zagrożenia, staje się ona czynnikiem 
stymulującym czy motywującym do podejmowania działań np. na terenie 
podmiejskich gett (marginalizacja przestrzenna).   

 
Podsumowanie 
Pomoc ma służyć mobilizowaniu sił jednostki (empowerment123) w celu 

budzenia czy wzmocnienia zdolności osoby do samodzielnego radzenia 
sobie ze swoimi problemami. Skuteczność niesionej pomocy zależy przede 
wszystkim od społecznej integracji jednostki czy grupy, bądź kategorii, która 
ją otrzymuje. Z kolei społeczna rola osoby nastawionej na wsparcie 
otrzymywane od innych osób, permanentne doświadczanie pomocy bez 
możliwości jej odwzajemniania, jest wysoce degradujące i naraża jednostkę 
na regres poczucia własnej wartości. Pozytywne skutki przynosi pomoc nie 
tyle i nie tylko w kontekście doraźnym, co odroczonym, jeśli będzie wiązała 
się z mobilizowaniem do samopomocy, wtedy bowiem będzie pełniła 

                                                                                                     
ważnymi zdarzeniami sterują oni sami. Z kolei jednostki o zewnętrznym umiejscowieniu 
kontroli, tzw. eksternaliści, żywią przekonanie, że życiem sterują czynniki niezależne od ich 
świadomego, celowego i zamierzonego wpływu. Szerzej na ten temat pisze w swojej książce: 
J.B. ROTTER: Social learning and clinical psychology. New York: Prentice-Hall, 1954.  
121 Por. M. HIRSZOWICZ, E. NEYMAN: Państwo opatrznościowe i jego ofiary, dz. cyt., s. 80-81. 
122 Por. M. JACYNO: Iluzje codzienności - o teorii socjologicznej Pierrea Bourdieu. Warszawa: 
Wydawnictwo Instytutu Filozofii i Socjologii Polskiej Akademii Nauk, 1997, s. 54.  
123 Empowerment jest postrzegany jako: umiejętność wyboru z wielu możliwych opcji 
życiowych, takich rozwiązań, które są optymalne dla jednostki i stworzenie warunków, aby 
osoba podjęła samodzielną autonomiczną decyzję w zakresie własnego życia; umiejętność 
„spotykania” własnych potrzeb, zainteresowań, życzeń, pragnień i odcięcia się od 
ograniczających oczekiwań innych osób; podmiotowe doświadczenie uwarunkowań własnego 
życia; gotowość i umiejętność zmierzenia się z obciążającymi problemami własnego życia; moc, 
zdolność krytycznego myślenia i odrzucenia paraliżującego balastu codzienności, przyzwyczajeń; 
umiejętność aktywnego korzystania z informacji, usług i zasobów wsparcia, tworzenia sieci 
wsparcia; przezwyciężanie samotności i gotowość do tworzenia solidarnych wspólnot; żądanie 
przestrzegania własnych praw do udziału i współdziałania oraz gotowość do ofensywnego 
sprzeciwiania się wobec wzorców bezprawnych zachowań. Szerzej zob. N. HERRIGER: 
Empowerment in der Sozialen Arbeit. Stuttgart: Kohlhammer, 2010, s.19. 



71 
 

funkcję osobotwórczą i socjalizacyjną. Będzie wywoływała trwałe, 
pozytywne zmiany w życiu osoby, która znalazła się w trudnej, niekorzystnej 
sytuacji społecznej. Udzielanie wsparcia czy pomocy wymaga 
niejednokrotnie szeregu złożonych i długotrwałych działań, jak również 
ukazywania podstawowych wzorców postępowania, których nie można 
narzucić i zmuszać do ich przyjmowania. Istotne jest uświadamianie, iż 
zwrócenie się o pomoc to nic niewłaściwego, ponadto uwrażliwianie 
społeczeństwa, zaangażowanie chociażby we wsparcie, jakim jest wyrażenie 
gotowości do szukania pomocy. Niekiedy przejawienie zainteresowania jest 
początkiem procesu rozwiązywania problemów, z kolei jego brak może się 
wiązać nie tylko z niechęcią, lecz również z nieposiadaniem wiedzy i 
umiejętności w danym zakresie. Nie chodzi jednak wyłącznie o jednorazowe 
działanie, które najczęściej nie rozwiązuje problemu, lecz o szereg 
długotrwałych i kompleksowych oddziaływań wspierających, pomocowych, 
jak również opiekuńczych.  

 
 
BIBLIOGRAFIA 
 

AULEYTNER J., GŁĄBICKA K.: Polskie kwestie socjalne na przełomie wieków. 
Warszawa: Wydawnictwo Wyższej Szkoły Pedagogicznej Towarzystwa 
Wiedzy Powszechnej, 2001, 594 s., ISBN 83-88278-14-2. 

BAUMAN Z.: Życie na przemiał. Kraków: Wydawnictwo Literackie, 2005, 205 
s., ISBN 83-08-03570 1. 

DZIECIELSKA-MACHNIKOWSKA S.: Człowiek na śmietniku. „Polityka”, 
1994, nr 12, s. 7, ISSN 0032-3500. 

DZIEWIECKI M.: Chorzy, którzy nami rządzą, www.opoka.org.pl z dnia 
6.12.2010 r. 

EGAN G.: The Skilled Helper. A Systematic Approach to Effective Helping. 
California: Brooks/Cole Publishing Company, Pacific Grove, 1986, 391 
s., ISBN 05-34059-04-X. 

EUROPEAN FEDERATION OF NATIONAL ORGANISATIONS 
WORKING WITH THE  HOMELESS, ETHOS European 
Typology on Homelessness and Housing Exclusion, www.feantsa.org.pl z dnia 
10.03.2008 r. 

FRIESKE K.W.: Marginalność społeczna. In.: Encyklopedia socjologii, t. 2. Eds.: Z. 
BOKSZAŃSKI i inni. Warszawa: Oficyna Naukowa, 1999, s. 168, 
ISBN 83-85505-96-2. 

GIDDENS A.: Socjologia. Wydawnictwo: Naukowe PWN, 2008, 765 s., 
ISBN 978-83-01-14408-1. 

GOFFMAN E.: Piętno. Rozważania o zranionej tożsamości. Gdańsk: Gdańskie 
Wydawnictwo Psychologiczne, 2005, 198 s., ISBN 83-89574-74-8. 



72 
 

GRABARCZYK I.: O funkcjonowaniu trzech pojęć: żebracy (żebractwo), włóczędzy 
(włóczęgostwo), bezdomni (bezdomność). In.: Człowiek w obliczu wykluczenia i 
marginalizacji społecznej. Wokół zagadnień teoretycznych. Eds.: K. 
BIAŁOBRZESKA, S.  KAWULA. Toruń: Wydawnictwo Edukacyjne 
Akapit, 2006, s. 240-247, ISBN 83-89163-19-5. 

HERRIGER N.: Empowerment in der Sozialen Arbeit. Stuttgart: Kohlhammer, 
2010, 264 s., 978-3-17-021145-2  

HIRSZOWICZ M., NEYMAN E.: Państwo opatrznościowe i jego ofiary. „Studia 
Socjologiczne”, 1997, nr 3, s. 71-100, ISSN 0039-3371. 

JACYNO M.: Iluzje codzienności - o teorii socjologicznej Pierrea Bourdieu. Warszawa: 
Wydawnictwo Instytutu Filozofii i Socjologii Polskiej Akademii Nauk, 
1997, 170 s., ISBN  8386166819 

KMITA K., MENDEL M., MŁYŃSKA K., SOKOŁOWSKA J.: Bezdomność 
w autobiografiach. In.:  Psychospołeczny profil osób bezdomnych w Trójmieście. 
Eds.: M. DĘBSKI, S. RETOWSKI. Gdańsk: Wydawnictwo 
Uniwersytetu Gdańskiego, 2008, s. 479-620 , ISBN 978-83-73264-97-7. 

LEMERT E.: Social Pathology. A Systematic Approach to the Theory of Sociopathic 
Behavior. New York: McGraw-Hill, 1951, 459 s.  

LÉVINAS E.: Inaczej niż być lub ponad istotą. Warszawa: Wydawnictwo 
Aletheia, 2000, 307 s., ISBN 83-87045-63-2. 

MARMUSZEWSKI S., ŚWIATŁOWSKI J.: Rola żebracza i jej ekspresja. In.: 
Żebracy w Polsce. Eds.: S. MARMUSZEWSKI, A. BUKOWSKI. Kraków: 
Wydawnictwo Baran i Suszyński, 1995, s. 130-144, ISBN 83-85845-37-2. 

NÓŻKA M.: Marginalizacja w środowisku osób bezdomnych. In.: Marginalizacja w 
problematyce pedagogiki społecznej i praktyce pracy socjalnej. Eds.: K. 
MARZEC-HOLKA, H. GUZY-STEINKE, A. RUTKOWSKA. 
Bydgoszcz: Wydawnictwo Uniwersytetu Kazimierza Wielkiego, 2005, s. 
214-223, ISBN 83-7096-540-7. 

OLIWA-CIESIELSKA M.: Nowe nierówności jako przyczyna wykluczenia 
społecznego. In.: Marginalizacja w problematyce pedagogiki społecznej i praktyce 
pracy socjalnej. Eds.: K.  MARZEC-HOLKA, H. GUZY-STEINKE, A. 
RUTKOWSKA. Bydgoszcz: Wydawnictwo Uniwersytetu Kazimierza 
Wielkiego, 2005, s. 203-213, ISBN 83-70965-40-7. 

OLIWA-CIESIELSKA M.: Piętno nieprzypisania. Studium o wyizolowaniu 
społecznym  bezdomnych. Poznań: Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu 
im. Adama Mickiewicza, 2004, 209 s., ISBN 83-23213-39-9. 

OLIWA-CIESIELSKA M.: Uznawane i realizowane wartości oraz postawy 
bezdomnych  wobec problemu bezdomności i otoczenia społecznego. In.: D. 
ZALEWSKA, M. OLIWA-CIESIELSKA, I. SZCZEPANIAK-
WIECHA, S. GRZEGORSKI. Formy pomocy  bezdomnym. Analiza 
ułatwień i ograniczeń problemu. Warszawa: Wydawnictwo  Instytutu 
Rozwoju Służb Społecznych, Wspólnota Robocza Związków 
Organizacji Socjalnych WRZOS, 2005, s. 36-59, ISBN 83-89665-00-X. 



73 
 

PRZYMEŃSKI A.: Bezdomność jako kwestia społeczna w Polsce współczesnej. 
Poznań: Wydawnictwo Akademii Ekonomicznej, 2001, 281 s., ISBN 83-
88760-04-1. 

PRZYMEŃSKI A.: Bezdomność, społeczno-polityczna – definicja i forma zjawiska, 
„Praca Socjalna”,1998, nr 4, s. 3-26 , ISSN 0860-3480. 

ROSSA J.: Wymiary marginalizacji. „Problemy Polityki Społecznej. Studia i 
Dyskusje”, 1999, nr 1, s. 152-169, ISSN 1640-1808.  

ROTTER J.B.: Social learning and clinical psychology. New York: Prentice-Hall, 
1954, 466 s., ISBN 83-06231-95-4 . 

SZACKA B.: Wprowadzenie do socjologii. Warszawa: Oficyna Naukowa, 2008, 
530 s., ISBN 978-83-74590-61-7. 

SZLUZ B.: Świat społeczny bezdomnych kobiet. Warszawa: Wydawnictwo Bonus 
Liber, 2010, 367 s., ISBN 978-83-61312-97-0. 

TISCHNER J.: Spór o istnienie człowieka. Kraków: Wydawnictwo Znak, 1998, 
358 s., ISBN 83-70066-44-5. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



74 
 

OCHRANA ĽUDSKÝCH PRÁV AKO VÝRAZ 
MODERNÉHO CHÁPANIA TOLERANCIE 

V OBČIANSKEJ SPOLOČNOSTI 
 

Inocent - Mária Vladimír SZANISZLÓ OP 
 

Abstrakt: At a time when some radical circles trying to enshrine the Charter of 
Human Rights the right of women to terminate their own pregnancy, we would like to 
point the human rights understanding from the Catholic party. It is especially necessary to 
clarify the relationship of human rights to human dignity (as well as finding answers to the 
question to which this refers) and subsequently to the rights of God, whose existence 
preserves the Church. This contribution aims to contribute to clarifying the relationship of 
human dignity and human rights so that their understanding and recognition can be a 
positive influence on the development of a righteous society. 

 
O ľudských právach a ich uplatňovaní môžeme hovoriť len vtedy, ak si 

uvedomíme, že ich východiskom je človek, ktorý je pochopený na základe 
svojej individuálnej slobody vychádzajúcej z jeho zodpovedného 
sebaurčenia.124 Teda pri takomto chápaní práv človeka nejde len o politický 
poriadok, ktorý skôr predpokladá ako vytvára slobodu a humánnosť 
človeka, ale o človeka ako slobodného tvora schopného niesť 
zodpovednosť za vlastné konanie.125 Ak by to tak nebolo, otázka ľudských 
práv by vytvárala stále nebezpečenstvo zneužitia moci a to aj moci cirkevnej. 

Cirkev sa spočiatku stavala voči myšlienke ľudských práv odmietavo, či 
už z dôvodu pôvodu tejto myšlienky v osvietenstve, keďže samotný pojem 
pochádza z obdobia, kedy sa do popredia ľudskej existencie dostáva konanie 
človeka postavené na jeho prirodzených vlohách, snahách a rozume. Takisto 
Cirkev odmietala myšlienku ľudských práv z ďalšieho dôvodu, že tieto vraj 
neúmerne posilňujú jednotlivca a oberajú ho o jeho charakter voči 
spoločenstvu a viere.126  

Naopak veľa moderných západoeurópskych mysliteľov a organizácií 
považuje inštitucionálne zakotvenie ľudských práv človeka za veľmi dôležitý 
pokrok celého ľudstva. Tödt vo svojej štúdii o ľudských právach 
poznamenáva, že sú znamením nového času a humanistického kultúrneho 
pohybu. Ďalej hovorí, že ľudské práva sú dnes aktuálne hlavne vďaka 

                                                 
124 Porov. HANUŠ J. (ed.), Křesťanství a lidská práva: CDK, Vyšehrad 2002, s. 14.  
125 Porov. tamže, s. 40. Hanuš pripomína jednu z teórii, podľa ktorej funkciu garanta 
ľudských práv preberá v teologickej oblasti náuka o ospravedlnení (sloboda človeka 
založená na milosti Božej). 
126 Porov. SCHWARKE CH., Menschenwürde. In: FRANZ, A. - BAUM, W. – 
KREUTZER, K. (edit.): Lexikon philosophicher Grundbegriffe der Theologie. Freiburg : Herder 
2003/2007, s. 265-7. 



75 
 

technickej civilizácii a otázkam bioetického výskumu, pri ktorom hrozí 
nebezpečenstvo zneužívania moci voči jednotlivcovi. Preto Švanda 
pripomína, že bez vhodne postavených ľudských práv, nie je možné 
technicky a zodpovedne ovládať svet.127    

Schambeck kladie ľudské práva pred štát a jeho právny poriadok, teda 
ich hodnotí ako predpozitívne, dokonca niektorí ich označujú za vrodené. 
Zároveň upozorňuje, že netreba zabúdať na fakt, že politický poriadok len 
predpokladá humánnosť a ľudskosť človeka. Z toho dôvodu tu vyvstáva 
riziko, že nositeľ týchto práv, teda človek, by v takom prípade bol 
považovaný za podstatu, ktorá má jeden identický spoločný rozum, ktorý 
riadi celú prírodu a teda sa zároveň prejavuje aj v jej zákonoch. Takto by sa 
človekom stanovené normy stávali univerzálne platné pre všetky rozumové 
bytosti vo vesmíre. Táto teória začala neúmerne posilňovať jednotlivca a 
čoskoro stratila aj svoje metafyzické zdôvodnenie a platnosť. A s ňou aj 
ľudsko-právne normy.128 

Kant a Marx, každý svojim spôsobom, ich odsunuli dočasne do úzadia. 
Až zločiny Hitlera a Stalina znovu posilnili túžby ľudí po univerzálne 
platných normách ľudských práv.129 Avšak, ako to potvrdzujú dejiny, ľudské 
spoločenské práva nemôžu existovať bez individuálnych práv na slobodu. 
Poukazuje to hlavne obdobie existencie komunistických a socialistických 
štátov, kedy bola liberálna sloboda občana a základné práva k nej patriace, 
negovaná a individuálny pojem slobody odmietnutý. Dôkazom je fakt, že 
neexistovali žiadne ani spoločenské práva.130  

K porušovaniu základných ľudských práv, pokračuje Günthör, 
dochádza v mnohých politických systémoch, ktoré neuznávajú osobnú 
dôstojnosť človeka. Ide hlavne o kolektivistické systémy ako napr. 
komunizmus, ktorý hovorí, že človek je len prostriedkom na uskutočnenie 
kolektívu a jeho cieľov. Ľudské práva jednotlivca tu preto nemajú žiadne 
miesto a netvoria nijaký základ.131 

Dnes moderná liberálna teória práva chápe základné práva viac-menej 
ako slobodné práva jednotlivca. Ale na druhej strane chápe rovnosť 
všetkých jednotlivcov značne zredukovane, keďže pred zákonom jednotlivec 
vystupuje rôzne. Táto tzv. negatívna rovnosť pred zákonom neumožňuje 

                                                 
127 Porov. TÖDT H. E., Menschenrechte-Grundrechte. In: BÖCKLE F., KAUFMANN 
F.-X., RAHNER K., WELTE B., Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Herder, 
Freiburg im Breisgau 1982, Diel 27, s. 9. 
128 Porov. SCHAMBECK H., Menschenrechte, katholisch gesehen I., www.zenit.org/ 
article-19543?!=german zo 14.1.2010. 
129 Porov. TÖDT, tamže, s. 39. 
130 MAIER H., Lidská práva- nárok na obecnou platnost a kulturní diferenciace, in: Hanuš 
J.(ed.), Lidská práva, CDK Brno 2001, s.20-21. 
131 GÜNTHÖR, A.: Morálna teológia III/a Trnava, SSV 1996 (G III/a) 



76 
 

poskytovať priestor pre solidaritu ako výhodnú účasť všetkých občanov na 
verejnom živote.132  

V hodnotovej teórii ľudských a základných práv sa ukazuje však ešte 
jeden problém, a to problém vyššej autority. Tödt upozorňuje, že práve 
teória vyššej autority môže priniesť príliš pozitívne právne myslenie bez 
jasnejšieho určenia ako dedičstvo nejasného chápania mravného 
prirodzeného zákona.133  Aby sa autori tejto teórie vyhli náboženskej 
orientácii, určili za kritérium štátnu ústavu a nie rôznosť učení 
o prirodzenom zákone. Tödt dodáva, že aj keď ľudské práva dané od 
prírody musia mať prednosť pred spoločnosťou a štátom, nie sú schopné 
obstáť v materialisticky chápanej spoločnosti, v ktorej len štát môže 
zabezpečiť ich poriadok a platnosť. Zároveň však poznamenáva, že je to tak 
i napriek tomu,  že nie sú odvodené od štátu ani spoločnosti ale majú 
predspoločenský pôvod.134 

Subjektom ľudských práv môže byť na rozdiel od zvierat jedine 
osoba135, v ktorej službe má toto právo jedinečnú schopnosť zabezpečiť 
rozvoj človeka.136 Katolícke učenie a mnohí dôležití filozofi hovoria, že 
existujú také práva, ktoré patria od prírody každému človeku. Podobne však 
existuje, ako uvádza Günthör, aj právo Boha na svoje stvorenstvo.137  
Schockenhoff upozorňuje, že výsada človeka ako nositeľa práv a slobôd má 
základ práve v jeho zodpovednosti ako etickej hodnote, ktorú však on sám 
nemôže delegovať. Avšak Schwanke k tomu dodáva, že aj pôvod ľudskej 
dôstojnosti, je zákonite zakotvený mimo akejkoľvek dispozičnej moci 
človeka. Pripomína, že to platí i napriek tomu, že autonómnosť ľudskej 
dôstojnosti sa nachádza práve v náboženskej dimenzii človeka. Ľudská 

                                                 
132 Porov. TÖDT H. E., Menschenrechte-Grundrechte. In: BÖCKLE F., KAUFMANN 
F.-X., RAHNER K., WELTE B., Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Herder, 
Freiburg im Breisgau 1982, Diel 27, s. 32. 
133 Porov. TÖDT H. E., Menschenrechte-Grundrechte. In: BÖCKLE F., KAUFMANN 
F.-X., RAHNER K., WELTE B., Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Herder, 
Freiburg im Breisgau 1982, Diel 27, s. 35. 
134 Porov. TÖDT H. E., Menschenrechte-Grundrechte. In: BÖCKLE F., KAUFMANN 
F.-X., RAHNER K., WELTE B., Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Herder, 
Freiburg im Breisgau 1982, Diel 27, s. 37. 
135 Prednostné postavenie človeka voči prírode, alebo zvláštne postavenie jednotlivca 
v spoločnosti bolo obsahom pojmu ľudskej dôstojnosti už v gréckej stoickej filozofii, 
porov. SCHWARKE CH., Menschenwürde. In: FRANZ, A. - BAUM, W. – 
KREUTZER, K. (edit.): Lexikon philosophicher Grundbegriffe der Theologie. Freiburg : Herder 
2003/2007, s. 265. 
136 Porov. G III/a 86; Porov. KLOSE, A.: Staat. In: ROTTER – VIRT: Neues Lexikon 
der Christlichen Moral, Tyrolia 1990, s. 729. Človek je podľa sv. Tomáša Akvinského 
animal sociale et politicum (De rege et regno 1, 1). 
137 Porov. G III/a 87.  



77 
 

dôstojnosť má v súvislosti z ľudskými právami obranný charakter, avšak 
nedá sa presne určiť jej obsah ani cieľ.138 

Ľudské práva musia platiť v každej dobe a všade rovnako. Majú 
zaručovať a zachovávať nedotknuteľnosť ľudskej dôstojnosti, aby človek 
zostal vždy cieľom sám pre seba a nie cieľom spoločnosti alebo politického 
systému. Tam kde sa nerešpektujú práva a dôstojnosť sa nepovažuje za 
nedotknuteľnú, stáva sa človek totožný s cieľmi spoločnosti a štátu. Práve 
nedotknuteľnosť a vlastný cieľ človeka musí byť tým riadiacim článkom pre 
teóriu základných ľudských práv človeka, pretože len tieto zabezpečia 
ľudskú dôstojnosť a slobodu človeka.139 

 
Historicko-cirkevný pohľad 
Skoblík poukazuje na to, že idea ľudských práv je oveľa staršia ako by sa 

mohlo zdať. Stopy možno badať už u rímskych stoikov v rannom 
kresťanstve i v neskorej scholastike, napr. ako ochrana indiánov pred 
Karolom V. Avšak aktívne si ju všimli až predstavitelia zaoberajúci sa 
náukou o mravnom prirodzenom zákone. Schambeck zastáva názor, že 
práve zásluhou španielskej jezuitskej školy 15.-16.  storočia, ktorí do náuky 
o ľudských právach dosadili kresťanský pojem o spoločnom dobre, došlo 
k systematickejšiemu premysleniu práv ľudskej osoby a ľudských 
spoločenstiev.140 

Sv. Tomáš Akvinský stavia v tejto súvislosti človeka do pozície Bohom 
určených úloh a teda človek môže v sebe odhaľovať ciele, ktoré sú už v ňom 
načrtnuté skrze stvoriteľskú Božiu vôľu, Božiu prozreteľnosť. Schambeck 
však upozorňuje, že myšlienka ľudských práv je spojená hlavne so 
západoeurópskym myslením a sekularizáciou kresťanského myšlienkového 
bohatstva. Po osvieteneckej racionálnej teórii mravného prirodzeného práva 
sa zmienka o ľudských právach vyskytuje v ústave mnohých demokratických 
krajín. Tödt predpokladá, že tento rozmach spôsobil vznik hnutia, ktoré 
prinieslo odstránenie násilia a demokraciu, liberálny kapitalizmus a osobný 
individualizmus.141  

Prehlásenie ľudských práv v OSN (1948) hovorí, že ľudské práva 
vychádzajú z dôstojnosti človeka, sú vrodené a neodcudziteľné. Patria 
človeku pretože je človekom a nezáleží na žiadnych vzťahoch, aké má 
k spoločnosti. Text rozdeľuje práva na občiansko-politické, oprávňujúce 
človeka k tomu, aby mu nebolo bránené využívať individuálne práva jeho 
osoby, a na kultúrno-sociálne, ktoré sú v zásade právami na pomoc druhým. 

                                                 
138 SCHOCKENHOFF E., Ethik des Lebens. Grundlagen und neue Herausforderungen., 
Herder, Freiburg im Breisgau, 2009, s. 226. 
139 Porov. TÖDT, tamže, s. 44. 
140 Porov. PESCHKE, K., H.: Křesťanská etika, Vyšehrad, Praha 1999, s. 218. 
141 Porov. SCHAMBECK H., Menschenrechte, katholisch gesehen I., www.zenit.org/ 
article-19543?!=german zo 14.1.2010. 



78 
 

Takto sa spájajú do jedného celku staré práva na slobodu a na účasť so 
základnými sociálnymi právami.142  

OSN, podľa Günthöra hovorí, že deklarácia nemá právnu záväznosť, 
ale len formu odporučenia, lebo každý slobodne a rozumne rozhoduje 
o svojom konaní, podľa svojho vlastného svedomia. Günthör dodáva, že 
ľudské práva musia mať základ práve v ľudskej prirodzenosti inak sú 
vystavené svojvôli a túžbe po moci a ako ukazujú hlavne moderné diktatúry 
kolektivistického charakteru. Ľudské právo sa takto ľahko môže zmeniť na 
nespravodlivosť. Táto prirodzená základňa stálych ľudských práv je preto 
jasne zakotvená v neporušiteľnom etickom kódexe, ktorým v prípade 
kresťanov je Desatoro, celé sv. Písmo, autorita Učiteľského úradu Cirkvi 
a tradícia. Tieto prvky sa nazývajú podľa Melichara Cana locis theologicis.143 

 
Cirkev a historicky zápas o chápanie pojmu ľudské práva 
Schambeck poukazuje na fakt, že Cirkev sa má čo vyjadrovať k otázkam 

o ľudských právach, pretože je úzko spojená s politikou, i napriek tomu, že 
nemá žiadny politický program, či vlastnú náuku o štáte a práve. Katolícka 
cirkev zdôrazňuje ochranu ľudských práv z dôvodu upevnenia postoja 
jednotlivca v štáte, pretože každý človek sa podieľa v spoločnosti ako na 
náboženskom, tak aj na politickom živote. Pre veriaceho kresťana a 
katolícku Cirkev majú štát, jeho právny poriadok a s tým súvisiace ľudské 
práva, dvojaký význam. Po prvé tak, že skrze právo a štát sa určuje miera 
uznanej slobody jednotlivého človeka a po druhé tak, že politické 
podmienky života výrazne ovplyvňujú  samotný život človeka.144 

Učenie o človeku, jeho slobode a dôstojnosti má v Cirkvi dávnu tradíciu 
a teda v pomerne nových otázkach o ľudských právach má táto jasné 
stanoviská. Napriek tomu spočiatku vládla v Cirkvi obava. Lev XIII. 
v encyklike Immortale Dei sa stavia značne skepticky voči bezbrehej 
slobode, ktorá nie je zlučiteľná s kresťanskou náukou a ani s náukou 
mravného prirodzeného zákona.145 Cestu k demokracii však ukázala hlavne 
Soc. náuka cirkvi pápežov 19. storočia. Začala Levom XIII., ktorý vo svojej 
encyklike Libertas praestantissimum pripustil taký druh demokracie a štátu 
vôbec, ktorý bude slúžiť spoločnému dobru a bude ochraňovať slobodu 
a ľudskú dôstojnosť. Odsúdenie akýchkoľvek, čo i len náznakov 
totalitarizmu v oblasti práva štátu a politiky, vidieť hlavne v encyklike 

                                                 
142 Porov. MAIER H., Lidská práva- nárok na obecnou platnost a kulturní diferenciace, in: 
Hanuš J.(ed.), Lidská práva, CDK Brno 2001, s. 17. 
143 Porov. G III/a 96. 
144 Porov. SCHAMBECK H., Menschenrechte, katholisch gesehen I., www.zenit.org/ 
article-19543?!=german zo 14.1.2010. 
145 Porov. TÖDT H. E., Menschenrechte-Grundrechte. In: BÖCKLE F., KAUFMANN 
F.-X., RAHNER K., WELTE B., Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Herder, 
Freiburg im Breisgau 1982, Diel 27, s. 18. 



79 
 

Quadragesimo anno pápeža Pia XI. Takéto prejavy vlády nie sú zlučiteľné so 
slobodou a ľudskou dôstojnosťou. Táto encyklika definovaním princípu 
subsidiarity, vytvorilo podstatný krok k ochrane „malých pred veľkými“. 
Zároveň aj jej verejná podpora demokracie ako práva ľudu rozhodovať o 
vláde štátu, urobila veľký krok v priblížení sa Cirkvi k Deklarácii OSN 
o ľudských právach. 

Napriek všetkým týmto snahám však existujú skutočné rozdiely medzi 
zdôvodnením práv človeka v Deklarácii OSN z roku 1948 a chápaním 
Cirkvi. Prvým je rozdiel v chápaní pôvodu ľudských práv. Kým Cirkev sa 
odvoláva prostredníctvom svojej teologickej náuky na Boha, ako najvyššiu 
autoritu, deklarácia naopak vidí pôvod práv človeka v spojenectve s náukou 
historického materialistického (ateistického) osvietenstva.146  

Druhou skutočnosťou je vzájomné uznanie existencie týchto práv 
jednotlivcom a štátom. Günthör poznamenáva, že Deklarácia OSN, ako aj 
encyklika Pacem in terris a GS 26 hovoria iba o právach, ktoré sa priznávajú 
jednotlivcovi vzhľadom na iných jednotlivcov a štát, teda nie o právach štátu 
vzhľadom na jednotlivcov. Pápež Ján XXIII. vedel, že je potrebné 
bezpodmienečne dostať tieto práva pod právnu ochranu štátu a to sa 
nemôže udiať inak ako medzinárodným uznaním. Preto sa museli nájsť isté 
spoločné riešenia, ktoré ponúkol v encyklike Pacem in Terris. Tu uznal 
pôvod deklarácie OSN o ľudských právach v prirodzenom zákone, čím ju 
pripočítal k „znameniam doby“ a zároveň potvrdil aj jej opodstatnenosť. 
V encyklike položil ucelenú definíciu ľudských práv a podal kristologický 
základ pre zdôvodnenie ľudskej osoby a dôstojnosti a takto vytýčil cestu 
k dokumentom II. Vatikánskeho koncilu. Pápež zdôrazňuje, že dôstojnosť 
človeka sa zväčšila nadprirodzeným pozdvihnutím jeho práv pomocou 
zjavenia a vykúpenia krvou Kristovou a takto sa ľudia stali Božími deťmi 
pomocou milosti a takisto Boží priatelia a dedičia Božej moci.147 

Nasledujúci pápeži Ján Pavol II. a Benedikt XVI. rovnako tak potvrdili 
existenciu a dôležitosť týchto práv svojim angažovaním sa aj na pôde OSN 
a opätovným ukotvením ľudských práv v mravnom prirodzenom zákone 
bez toho, aby sa tieto dostali do nebezpečenstva relativizmu. 

Aj II. vatikánsky koncil poukazuje, popri aktivitám pápežov, na 
dôležitosť Božieho volania a predurčenia človeka pri zdôvodňovaní 
základných ľudských práv. Deklarácie Dignitatis humanae  a Gaudium et 

                                                 
146 Oslobodzovacie vojny druhej polovice 20. storočia totiž práve u protestantov 
vyprovokovali náboženský patriotizmus, ktorý priniesol národný protestantizmus. 
Nacionalizmus nedôveroval individualizmu myšlienky ľudských práv, pretože občan sa 
mal v prvom rade  cítiť nie ako jednotlivec, ale ako člen svojho národa a svoje záujmy 
takto stotožniť so záujmami národa, porov. TÖDT H. E., Menschenrechte-Grundrechte. 
In: BÖCKLE F., KAUFMANN F.-X., RAHNER K., WELTE B., Christlicher Glaube in 
moderner Gesellschaft, Herder, Freiburg im Breisgau 1982, Diel 27, s. 18. 
147 Porov. G III/a 93-95.  



80 
 

spes už ukazujú na spoluprácu Cirkvi pri uskutočňovaní ľudských práv, 
i napriek tomu, že v nie vždy minulosti tieto práva Cirkev vyzdvihovala 
a obraňovala s dostatočnou jasnosťou a energickosťou. 

Pápež Ján Pavol II. vo svojej prvej sociálnej encyklike Laborem 
exercens rozpracoval učenie o ľudských právach tak, že definoval prácu ako 
nutnú potrebu pre rozvoj osobnosti.148 Preto zdôrazňoval súvislosť 
všeobecných ľudských práv so zodpovednosťou štátu a spoločenstva 
národov. Tým že Ján Pavol II. vidí človeka ako subjekt práv, ktoré nesmie 
nikto porušiť, vyžaduje uznanie práv jednotlivca ale aj rodiny, spoločnosti 
a náboženského života. Preto odmieta akúkoľvek formu totalitarizmu 
a žiada samostatnosť neštátnych organizácií. Takisto sociálna encyklika Jána 
Pavla II. Solicitudo rei socialis z roku 1987 horlí za zachovávanie ľudských 
práv.149 Základné ľudské právo, právo na život, rieši Ján Pavol II. 
v encyklike Evangelium Vitae, kde spolu s právom človeka na život od 
počiatku až po svoj prirodzený koniec, upriamuje pozornosť na 
zodpovednosť za používanie slobody vo všetkom ľudskom konaní.  

Pomocou princípov spoločného dobra a subsidiarity, chce Ján Pavol II. 
aj v encyklike Centesimus annus upozorniť na dve krajnosti. Najprv na to, 
aby štát neprehliadal bezbrehú neobmedzenú slobodu, ale uvedomoval si 
svoju sociálnu zodpovednosť a potom aj na to, aby štát nesmeroval k 
bezhraničnému štátnemu liberalizmu a poručníckemu štátu s 
neobmedzeným aparátom moci, ale aby, ako hovorí Schambeck, dnešný 
demokratický štát dbal na slobodu a dôstojnosť človeka s ohľadom na jeho 
sociálnu schopnosť. V štáte majú preto ľudské práva, skrze právnu 
a sociálnu etiku, sprostredkovateľskú funkciu.150 Benedikt  XVI. dodáva, že 
ľudské práva sú v demokracii nevyhnutné, pretože sú podstatným 
elementom pre zabezpečenie jej stability.151 

 
Východiská pre spoločnosť a Cirkev 
Uznanie takej spoločenskej morálnej autority, ktorá poukazuje na 

kritériá ľudských práv by mohlo viesť k nádeji, že ľudské práva nezostanú 
len v rovine teoretických prehlásení, ale sa prejavia ako živé vedomie 

                                                 
148 Tödt k dokumentu OSN zo 6. 12. 1966 o práve na prácu pre nás v postkomunizme 
žijúcich katolíkov dosť podivne poznamenáva, že BRD (teda vtedajšie Západné 
Nemecko) nevytvorí tomuto právu správne podmienky a nezaradí ho medzi základné 
práva, pretože sa toto nezlučuje s hospodárskym systémom krajiny, porov. TÖDT H. E., 
Menschenrechte-Grundrechte. In: BÖCKLE F., KAUFMANN F.-X., RAHNER K., 
WELTE B., Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Herder, Freiburg im Breisgau 
1982, Diel 27, s. 10. 
149 Porov. SKOBLÍK, J.: Přehled křesťanské etiky, s. 178. 
150 Porov. SCHAMBECK H., Menschenrechte, katholisch gesehen II., 
www.zenit.org/article-19560?!=german z 15.1.2010, s. 4 
151 RATZINGER J., Pravda, hodnoty a moc. Prubířské kameny pluralistické společnosti. 
Brno. CDK, 1996, s. 45, in: HANUŠ J.(ed.), Lidská práva, CDK Brno 2001, s.44. 



81 
 

smerujúce k prehĺbeniu étosu podporujúceho ústretový mravný postoj 
človeka a tým posilňujúce aj jeho dôstojnosť.152 

 Peschke citujúc Davida Hollenbacha hovorí, že pojem ľudská 
dôstojnosť je vlastne bez významu, ak sa bližšie nešpecifikuje. Dôstojnosť 
bez súvislosti so slobodou, potrebami a vzťahmi, by tak mohla viesť 
k zneužitiu pre iné ciele ako je človek sám. Preto nezáleží len na tom, aký 
morálny postoj zaujmeme, ale oveľa viac záleží na tom, s akou presnosťou 
sa dáva pozitívnym právam zákonná ochrana, pretože nie všetky položky 
poriadku sú predpozitívne, čiže prirodzene dané. Vedomie dôležitosti tejto 
skutočnosti v Cirkvi, potvrdzuje aj Schambeck slovami Pia XII. Človek 
uznáva potreby medzinárodne stanoviť rôzne dohody a zmluvy a tým 
zabezpečovať to, čo je založené na prirodzenom a predpozitívnom práve. 
Čiže človek vždy uznáva nutnosť cez medzinárodné zmluvy a dohody 
stanoviť to, čo podľa základov prírody bezpečne neobstojí a pokúšať sa 
dokonca uplatňovať to, o čom príroda mlčí.153 

Aj Cirkev však musí preverovať seba samú. Sama sa musí kontrolovať 
v tom, ako dokáže prirodzené práva uplatňovať a dodržiavať. Je to nutné 
o to viac, ako vraví aj Peschke, že musí byť vždy príkladom vlastnej 
dôveryhodnosti. Dôkazom tohto, že sa Cirkev k tomuto problému stavia 
zodpovedne je katolícka náuka o štáte a ľudských právach, ktorá je dnes 
súčasťou Sociálnej náuky Cirkvi. V tejto náuke sa okrem života jednotlivca, 
zaujíma Cirkev aj o jeho život v štáte aj spoločnosti.154   

Naplnenie a dodržiavanie obsahu ľudských práv si však bude vyžadovať 
vedomie zodpovednosti pre ľudskosť, ako aj sociálne, kultúrne, právne 
a hospodárske predpoklady pre ich ochranu. Ako štát, tak aj katolícka Cirkev 
tu musia vyžadovať výchovnú prácu, pretože ako hovorí Benedikt XVI., je 
potrebné zdôrazňovať zodpovednosť Európy za ochranu ľudských práv 
a zároveň aj ich správne chápanie. Takto záleží od postoja Európy ako bude 
prezentovať právo na potrat, či právo na aktívnu eutanáziu, ktoré nemôžu 
byť už z princípu ľudskými právami, ale naopak, idú proti nim. 

Schambeck hodnotí činnosť Cirkvi v oblasti ľudských práv, ako takú 
ktorá ďaleko prevyšuje okruh veriacich a teda týmto prístupom svoj vplyv 
rozširuje na všetkých ľudí. Filozoficky však táto jej pôsobnosť zostáva 
v rovine subjektívno-verejnej.155 V žiadnom prípade však, ako vraví Zoidl, 
nesmieme odstrániť nevyhnutný transcendentný vzťažný bod pre ľudské 
myslenie a jednanie, ktorý tvorí kresťanské korene Európy, teda kresťanský 

                                                 
152 Porov. PESCHKE, K., H.: Křesťanská etika, s. 221. 
153 Porov. PESCHKE, K., H.: Křesťanská etika, s. 219, zvlášť pozn. 341. 
154 Porov. PESCHKE, K., H.: Křesťanská etika, s. 549-550. 
155 Porov. TÖDT H. E., Menschenrechte-Grundrechte. In: BÖCKLE F., KAUFMANN 
F.-X., RAHNER K., WELTE B., Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Herder, 
Freiburg im Breisgau 1982, Diel 27, s. 19. 



82 
 

obraz človeka stvoreného na obraz Boží. V takom prípade, by nám z 
katalógu európskych základných práv nezostalo nič.156 

Albrecht poznamenáva, že prepojenie života s právom, je tak silné, že je 
veľmi problematické uvažovať o nich oddelene. Schopnosť predvídať je 
spojená s každou formou života, ale len človek dokáže život anticipovať 
okrem roviny „čo je“ aj v rovine „čo má byť“. Takto je človek schopný 
vytvoriť životu taký priestor, aký potrebuje na to, aby sa mohol prejaviť. 
Táto anticipácia je však veľmi krehká, dokonca, ak je zle prevedená, môže 
ľahko život ukončiť. Z toho dôvodu sa nemôžeme zaobísť bez „dôstojnosti 
života“, ktorú majú človeku zaručiť ľudské práva a tým zabezpečovať životu 
vo svete istú rovnováhu.157 

Keď si túto teóriu aplikujeme na ženskú otázku ľudských práv, a na tzv. 
právo ženy na potrat, zistíme, že to platí rovnako. Tam kde boj 
o emancipáciu presahuje slobodu, vytvoria sa nové pomery k moci. Teda aj 
občianska sloboda jednotlivca, ktorá nevedie k potrebám všetkých, len sama 
k sebe, sa veľmi rýchlo obracia proti každému a v konečnom dôsledku 
i proti človeku samému. 

Tu sa práve ukazuje mierotvorný zmysel ľudských práv. „V ochrane 
ľudských práv tkvie tajomstvo skutočného mieru,“ vraví Ján Pavol II. 
v Evangelium vitae. Ak sa nám teda podarí vhodne zargumentovať hodnotu 
mieru, možno sa nám podarí aj lepšie obhájiť právo na život nenarodeného 
dieťaťa. Každý kresťan, či účastník náboženstva, ktorý je presvedčený 
o opodstatnenosti práve tohto ľudského práva o ochrane ľudského života, 
od jeho počatia až po jeho zánik, musia byť rešpektovaní práve tak, ako 
každá iná skupina domáhajúca sa práve tých svojich práv.158  

Tu stojí za zmienku práve problematika rovnosti. Súlad rovnosti 
s dôstojnosťou je fundamentálne dôležitý, pretože ako hovorí aj Tödt, 
presadzovať svoje vrodené predpoklady je potrebné uskutočňovať v zhode 
s ich prirodzenými podmienkami. Švanda dodáva, že každé takéto 
usilovanie, ktoré sa zbavuje rovnoprávnosti uskutočňovania svojich 
potenciálov, sa stáva už len bojom o moc, zvrchovanosť a nadvládu.159 
Zoidl uvádza, že práve kresťanstvo je akýmsi stabilizátorom týchto ľudských 
snáh, pretože práve z kresťanského obrazu človeka vychádzajú princípy 

                                                 
156 Porov. ZOIDL Ch., 1989-2009. 20 Jahre nach dem Wunder der Wende: Sind die 
christlichen Fundamente Europas Geschichte? Resolution zum Sportbesinnungstag 2009, 
Nachrichten der Diozese Eisenstadt, 3/2009, s. 14-16. 
157 ALBRECHT V., Nové chápaní lidských práv? In: Hanuš J.(ed.), Lidská práva, CDK 
Brno 2001, s. 124. 
158 Porov. TÖDT H. E., Menschenrechte-Grundrechte. In: BÖCKLE F., KAUFMANN 
F.-X., RAHNER K., WELTE B., Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Herder, 
Freiburg im Breisgau 1982, Diel 27, s. 26. 
159 ŠVANDA P., Zkušenost ideje lidských práv v současnosti. In: Hanuš J.(ed.), Lidská 
práva, CDK Brno 2001, s. 116. 



83 
 

solidarity, subsidiarity a personality. Uviesť tieto hodnoty do reálneho života 
vyznie možno ako utópia či idealizmus, ale práve takého chápanie nás môže 
priviesť k naozaj spravodlivej spoločnosti.160  

Tödt vyzdvihuje teóriu ľudských práv jednotlivca ako základ pre 
politickú filozofiu. Poukazuje napríklad na ten fakt, že keď si chcel raz jeden 
novoveký štát privlastniť práva jednotlivca na vykonávanie svojej vlastnej 
spravodlivosti, štátna moc tým získala zosilnenú právomoc bezprávne 
občana utláčať. V tomto prípade občan automaticky nevedomky potláča 
svoje prirodzené práva. Ich odcudzenie potvrdzuje svojím nedobrovoľným 
podriadením sa štátnej autorite. Takto postihnutý jednotlivec, vydaný 
napospas štátnej moci, musí ukracovať priestor pre svoj prirodzený 
individuálny rozvoj, čiže v podstate takýto človek nie je sám sebe cieľom ale 
len nedôstojným prostriedkom na dosiahnutie cieľov spoločenského 
zriadenia. Takto Tödt dochádza k záveru, že ľudské práva v žiadnom 
prípade nemôžu byť človeku štátom upierané. Na to, aby bola teória 
ľudských práv opodstatnená úplne stačí prirodzený étos humánnej ľudskej 
spoločnosti, nepotrebuje ju človek ukotvovať na kresťanskej báze.161   

I napriek tomu Tödt upozorňuje na to, že človek nie je disponovaný, 
aby priamo ovplyvňoval zachovávanie ľudských práv. Človek je určený 
vzťahom k Bohu, preto aj svetské vzťahy sú podmienené práve vzťahom 
k Nemu. Týmto si človek nárokuje právo slobodne vyznávať svoju vieru. 
Osobná sloboda jednotlivca je takto sekulárna forma slobody viery. Túto 
slobodu dokazujú kresťania práve v boji za rovnosť, za ktorú sa nielen 
zasadzujú slobodné práva druhých, ale navyše je tento boj požiadavkou lásky 
k blížnemu. Ľudské práva sa však v Cirkvi musia zmeniť na práva kresťanov 
v Cirkvi. Inak sa svedectvo viery Cirkvi stáva nedôveryhodné. Preto ostáva 
hlavne na kresťanoch, či sa zapoja „do ochrany ľudských práv ako práv 
vrodených s poukázaním na jednoznačnú súvislosť tejto ochrany so 
zabezpečením mieru a budúcnosti nášho života na zemi“, alebo sa postavia 
na stranu tých, čo sa snažia presadzovať svoje individuálne slobody na úkor 
slobody iných.162 

 
 

 

                                                 
160 Porov. TÖDT H. E., Menschenrechte-Grundrechte. In: BÖCKLE F., KAUFMANN 
F.-X., RAHNER K., WELTE B., Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Herder, 
Freiburg im Breisgau 1982, Diel 27, s. 28. 
161 Porov. TÖDT H. E., Menschenrechte-Grundrechte. In: BÖCKLE F., KAUFMANN 
F.-X., RAHNER K., WELTE B., Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Herder, 
Freiburg im Breisgau 1982, Diel 27, s. 30. 
162 Porov. TÖDT H. E., Menschenrechte-Grundrechte. In: BÖCKLE F., KAUFMANN 
F.-X., RAHNER K., WELTE B., Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Herder, 
Freiburg im Breisgau 1982, Diel 27, s. 30. 



84 
 

ZOZNAM POUŽITEJ LITERATÚRY 
 

ALBRECHT V., Nové chápaní lidských práv? In: Hanuš J.(ed.), Lidská 
práva, CDK Brno 2001. 

GÜNTHÖR, A.: Morálna teológia III/a Trnava, SSV 1996. 
HANUŠ J. (ed.), Křesťanství a lidská práva: CDK, Vyšehrad 2002. 
MAIER H., Lidská práva- nárok na obecnou platnost a kulturní diferenciace, 

in: Hanuš J.(ed.), Lidská práva, CDK Brno 2001, s. 20-21. 
KLOSE, A.: STAAT. In: Rotter – Virt: Neues Lexikon der Christlichen 

Moral, Tyrolia 1990.                                                  
PESCHKE, K.- H.: Křesťanská etika, Vyšehrad, Praha 1999. 
RATZINGER J., Pravda, hodnoty a moc. Prubířské kameny pluralistické 

společnosti. Brno. CDK, 1996, s. 45, in: Hanuš J.(ed.), Lidská práva, 
CDK Brno 2001. 

SCHOCKENHOFF E., Ethik des Lebens. Grundlagen und neue 
Herausforderungen., Herder, Freiburg im Breisgau, 2009. 

SCHAMBECK H., Menschenrechte, katholisch gesehen I., zo 14.1.2010. 
SCHAMBECK H., Menschenrechte, katholisch gesehen 

II.,www.zenit.org/article-19560?!=german z 15.1.2010. 
SCHWARKE CH., Menschenwürde. In: Franz, A. - Baum, W. – Kreutzer, 

K. (edit.): Lexikon philosophicher Grundbegriffe der Theologie. 
Freiburg : Herder 2003/2007. 

SKOBLÍK, J.: Přehled křesťanské etiky, Karolinum, Praha 1997. 
ŠVANDA P., Zkušenost ideje lidských práv v současnosti. In: Hanuš J.(ed.), 

Lidská práva, CDK Brno 2001. 
TÖDT H. E., Menschenrechte-Grundrechte. In: BÖCKLE F., 

KAUFMANN F.-X., RAHNEr K., Welte B., Christlicher Glaube in 
moderner Gesellschaft, Herder, Freiburg im Breisgau 1982, Diel 27. 

ZOIDL CH., 1989-2009. 20 Jahre nach dem Wunder der Wende: Sind die 
christlichen Fundamente Europas Geschichte? Resolution zum 
Sportbesinnungstag 2009, Nachrichten der Diözese Eisenstadt, 3/2009. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
                
 

 



85 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Sociálne konzekvencie humanizmu 
a tolerancie 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



86 
 

Týranie a zanedbávanie detí , skúsenosti s diagnostikou a následnou 
starostlivosťou o dieťa v regióne Prešov. 

 
Ján KOVAĽ -  Alžbeta ČURIKOVÁ 

 
Abstract:  Syndróm CAN je charakteristický rôznorodosťou príčin, mechanizmov 
vzniku, prejavov, stupňa závažnosti, dôsledkov na kvalitu života a vplyvu na prostredie, 
v ktorom žije. Spoločenské a kultúrne tradície spoločnosti určujú a vymedzujú daný 
syndróm. Odhalenie a diagnostika prejavov týrania má viaceré úskalia vyplývajúce z 
nízkej sebaúcty obete a jej existenčnej naviazanosti na rodinu a agresora, ale aj z 
nevšímavostí a tolerancie týrania zo strany blízkeho okolia, ako aj z nízkych aktivít 
inštitúcii a spoločnosti.  
Autori práce vyhodnotili hospitalizáciu zanedbávaných a týraných detí v období rokov 
2000 až 2010 v regióne Prešov. Doterajšia prax na klinike ukazuje, že mnohé prípady 
týraných detí zostávajú dlho na úrovni konštatovania stavu a zbytočne dlho sa váha s 
opatrením, ktoré by mohlo tento stav zmeniť a zabezpečiť dieťaťu ochranu a bezpečie. V 
mnohých prípadoch v zdôvodnení zamietnutia je uvedené, že nebolo preukázané úmyselné 
konanie rodičov, s dodatkom že rodičia sľubujú, že sa už budú o dieťa riadne starať. 
Zvláštnu skupinu tvoria deti – novorodenci, ktorých matka ušla z pôrodnice a ponechala 
svoje dieťa na novorodeneckom oddelení (až 20- 30% rómskych matiek) a takisto úmrtia 
dojčiat doma bez pomoci zdravotníkov (v ponovorodeneckom období až do 20% z úmrtí 
dojčiat, 90% tvorili rómske deti).  Zo sledovaného súboru vyplýva, že v našom regióne je 
vysoký počet detí, ktoré sú ohrozené vo svojom zdravom vývine. Pri vyhodnotení sme došli 
k záveru, že ide prevažne o detí zo segregovaných osád, deti rómskeho pôvodu. 
 Prácou chceme upozorniť odbornú, ale aj laickú verejnosť na tento problém v spoločnosti 
a zvýšiť spoločenské povedomie a záujem o túto problematiku. 
 
Kľúčové slová: týrané, zanedbávané, zneužívané dieťa, syndróm CAN, 
opustenie dieťaťa, podvýživa, úmrtie doma  
 
Úvod 
Týranie blízkej a zverenej osoby a jeho nárast je aktuálnym a závažným 
celospoločenským problémom. Chápanie týrania a zanedbávania dieťaťa sa 
do povedomia verejnosti (občanov) dostáva veľmi zložito. Mnohí si 
neuvedomujú že pod týraním dieťaťa nechápeme len bitie dieťaťa. Formy 
týrania dieťaťa sú rôzne od telesného týrania, cez psychické týranie, 
zanedbávanie, sexuálne zneužívanie až po niektoré zvláštne formy 
týrania dieťaťa ako napríklad systémové týranie. Pod zanedbávaním dieťaťa 
rozumieme neuspokojovanie základných potrieb dieťaťa. V našej práci sa 
venujeme skúsenostiam , ktoré sme získali na klinike počas hospitalizácii 
týraných a zanedbávaných detí. 
 
 



87 
 

Cieľ, metódy.  
   Cieľom našej práce bolo zistiť v akom rozsahu je výskyt zanedbávaných 
opustených detí v Prešovskom regióne a aká je ich následná starostlivosť 
a hľadať možnosti ako znížiť výskyt týchto negatívnych javov pri 
zabezpečovaní zdravého vývinu detí.  

Na zistenie hodnôt úmrtnosti dojčiat doma  v Prešovskom VÚC sme 
použili oficiálne  hlásenia okresných odborníkov  z pediatrie za roky 2000- 
2010, podľa štandardov Ministerstva zdravotníctva SR. Počty 
hospitalizovaných pacientov riešených sociálnym pracovníkom ako aj 
lekármi kliniky, ako aj príčiny hospitalizácie na Klinike pediatrie FNsP 
Prešov boli  získané z chorobopisov pacientov.  
Výsledky, diskusia. Vo svojej práci sme zaznamenali len prípady 
hospitalizovaných detí, pri ktorých zdravotný stav dieťaťa svedčil po 
medicínskej a sociálnej stránke, že dieťa v rodine bolo týrané, zanedbávané 
(hematómy po tele, podvýživa, hladové opuchy, ťažké kožné infekcie, 
intertriga, zlomeniny a pod.),deti opustené, bez záujmu rodičov a pod. 
Zamerali sme sa na zanedbávané detí, ktoré boli pre túto diagnózu 
hospitalizované a riešené sociálnym pracovníkom na klinike v rokoch 2000 - 
2010. Za sledované obdobie celkový počet hospitalizovaných detí riešených 
sociálnymi pracovníkmi bol 1642 detí, z toho počtu bolo 1596 Rómov. Táto 
skupina detí je žiaľ najviac ohrozená týraním, zanedbávaním. Počet podaní 
návrhov na umiestnenie dieťaťa do ústavného zariadenia bol 526 detí, z 
toho 481 detí rómskeho etnika. Umiestnených detí v ústavnom zariadení 
bolo 343 detí, z toho 327 rómskych. (Tab. č. 1) Do náhradnej osobnej 
starostlivosti bolo zverených 40 detí. Z tohto počtu 78 detí bolo týraných 
(hlásené na políciu a ÚPSVaR), o 291 detí rodičia nejavili záujem, 288 detí 
bolo zanedbávaných, 103 detí bolo opustených ( Tab.č.2.) 
Problémom v našom regióne je opustenie novorodenca matkou 
bezprostredne po pôrode, rodička svojvoľne opustí zdravotnícke zariadenie, 
dieťa nedojčí a pre dieťa si príde až po opakovaných výzvach, prípadne 
odmietne prevziať svoje dieťa z novorodeneckého oddelenia a dieťa je 
umiestňované v ústavnom zariadení, pripadne je dané do náhradnej 
osobnej starostlivosti. Opustenie novorodenca matkou je takisto určitý 
spôsob zanedbávania starostlivosti o dieťa. V priebehu rokov 2000- 2010 v 
2539 prípadoch matky opustili svoje detí a ušli z pôrodnice a ponechali ich 
v starostlivosti detí na novorodeneckom oddelení FNsP Prešov v rokoch 
2000 – 2010. Takmer v 100% útekov matiek z pôrodnice tvorili rómske 
matky. Z celkového počtu pôrodov vo FNsP J.A.Reimana Prešov ( 2600-
2800) boli zastúpené rómske matky v priemere 860 pôrodov.  V  rokoch 
2000- 2005  počet matiek, ktoré svojvoľne opustili svoje deti ročne bol  od 
250 do 365 matiek, ale v roku 2005 po opatreniach vlády v zmysle zákona č. 
471/2005, ktorým sa mení a dopĺňa  zákon č. 235/1998 Z.z., o príspevku pri 
narodení dieťaťa, o príspevku rodičom, ktorým sa súčasne narodili tri alebo 



88 
 

viac detí alebo ktorým sa v priebehu dvoch rokov opakovane narodili 
dvojčatá a ktorým sa menia ďalšie zákony v znení neskorších predpisov 
a ktorým sa menia a dopĺňajú niektoré zákony, ich počet poklesol  ( kým 
v roku 2005 počet matiek  bol 365, v roku 2006 už len 143 matiek).  Do 
ústavnej starostlivosti  sa umiestnilo za sledované obdobie z tohto počtu  
103 detí. ( Graf.č.1) 
Zvláštnu kategóriu zanedbávania tvoria aj úmrtia detí doma bez toho, aby 
rodičia predtým vyhľadali lekársku pomoc. Zisťovali sme hlavne úmrtia detí 
do l roka v rámci Prešovského kraja v rokoch 2000 - 2010. Celkom za 
sledované obdobie zomrelo 869 detí do l roku veku, z toho doma 142 detí 
(16,3%), rómskych 85% a nerómskych 15%.(Graf č.2). Podľa príčin úmrtí 
najviac deti zomrelo doma na infekcie (zápal pľúc, meningitída a iné) 51 
(36%), aspirácie boli príčinou úmrtia v 28 prípadoch (20%), vrodené 
vývojové chyby ( VVCH) v 16 (11%), udusenie v 7 prípadoch a 3 dojčatá 
boli zavraždené. Na syndróm náhleho úmrtia zomrelo 35 dojčiat (24%) - sú 
to úmrtia, ktorým sa prakticky nedá zabrániť, ale ostatných 76% úmrtí detí 
nemuselo zomrieť, ak by boli liečené a bola im poskytnutá včasná lekárska 
starostlivosť. ( Graf č. 3) Porovnávali sme aj miesto úmrtia - úmrtia doma. 
Zistili sme, že úmrtí detí do l roka veku na vidieku bolo za sledované 
obdobie 115 (81%) a v mestách 27 úmrtí. Na vidieku viac ako 90% 
rómskych dojčiat zomrelo v segregovaných osadách. ( Graf.č.4)  Čo sa týka 
úmrtia dojčiat podľa veku v mesiacoch, zistili sme, že do l mesiaca veku za 
sledované obdobie zomrelo 18 detí, do 3 mesiacov veku zomrelo 75 detí, do 
6 mesiacov veku zomrelo 34 detí a nad 6 mesiacov veku do l roka zomrelo 
15 detí.( Graf č. 5). Z nášho prieskumu vidieť, že do 3 mesiacov veku 
zomiera 66% a 89% zo zomrelých doma boli deti do 6 mesiacov. Deti do 
polroka veku sú najviac ohrozené, pravé oni potrebujú zvýšenú starostlivosť 
po každej stráne, či už výživy- dojčenie, citovej stránky ( prítomnosť matky, 
rodiča, ich reakcia na potreby dieťa), hygiena, bývanie a pod. v opačnom 
prípade, tieto detí sú v neustálom ohrození.  
    Zákonodarca  v našej spoločnosti maloletým deťom priznáva osobitný štatút v 
spoločnosti a dieťaťu sa má dostať zvláštnej ochrany. Je zabezpečená v zmysle 
platnej legislatívny, ako aj inými adekvátnymi prostriedkami tak, aby sa 
dieťa normálnym spôsobom vyvíjalo telesne, duševne, mravne, duchovne a 
sociálne. Podľa legislatívy dieťa má byť chránené pred všetkými formami 
zanedbávania, týrania, krutosti a využívania, avšak detí patria medzi tých, ktorí sú 
najviac ohrození sociálno-patologickými javmi.   
 Problém zneužívania a týrania detí je starý ako ľudstvo samo. 
Caffey a Silverman ako prví v odbornej literatúre odlíšili úmyselné poranenia 
od poranení spôsobených úrazmi. A označili ich ako non-accidental injuries 
(NAI), neúrazové poranenie  v rámci krutého zaobchádzania s dieťaťom(3). 
V roku 1962 popísal C.H. Kempe po prvý raz syndróm bitého dieťaťa- 
Battered Child Syndróm(1) . Neskôr sa jav označil pojmom Child Abuse 



89 
 

(zneužitie dieťaťa) a ešte neskôr  bola formulovaná druhá časť syndrómu 
CAN, a to zanedbávanie dieťaťa – Child Neglect. V roku 1959 bola prijatá 
v OSN „Charta práv dieťaťa“. V roku 1989 OSN prijalo dokument 
„Dohovor o právach dieťaťa“, v roku 1990 k tomu bola vypracovaná 
smernica „Svetová deklarácia o prežití a ochrane rozvoja dieťaťa. Veľmi 
dôležitú úlohu v tejto oblasti zohráva Svetová zdravotnícka organizácia 
(WHO) a UNICEF. Syndróm týraného, zanedbávaného zneužívaného a 
dieťaťa bol prvýkrát popísaný na III. Európskej konferencii pre prevenciu 
týrania detí, ktorá sa konala v Prahe v roku 1991. Na výsledky vzniknuté 
z tejto konferencie naviazala Zdravotná komisia Rady Európy, ktorá v roku 
1992 definovala sy CAN. Syndróm týraného, zanedbávaného a 
zneužívaného dieťaťa je definovaný :„ide o akékoľvek vedomé či nevedomé 
aktivity, ktorých sa dopúšťa dospelý človek (rodič, vychovávateľ alebo iná osoba) na 
dieťati a ich následkom dochádza k poškodeniu zdravia a zdravého vývoje dieťaťa; 
najvyhranenejšou podobou je smrť dieťaťa (2). Týranie je teda charakterizované ako 
zlé zaobchádzanie so zverenou osobou vyznačujúce sa určitým stupňom 
bezcitnosti, hrubosti a trvalosti, ktoré takáto osoba považuje za pocit 
určitého príkoria. Trvalosť konania trýzniteľa (agresora) je nutné 
posudzovať práve v závislosti na intenzite zlého zaobchádzania. 
 Súčasná teória a prax sa ustálila na tom, že dieťa je objektom 
týrania fyzického - telesného, ktoré môže mať podobu aktívnu, ktorá zahŕňa 
všetky akty násilia na dieťati (popálenie, hematómy, poranenia, zlomeniny a 
podobne), alebo pasívnu, ktorá sa vyznačuje nedostatočným uspokojením 
najdôležitejších telesných potrieb dieťaťa v náväznosti na psychické a 
sociálne potreby (najzávažnejším dôsledkom je spustnutie dieťaťa, v 
krajnom prípade smrť). ( Obr.č.1) Zvláštne formy aktívneho týrania je tzv. 
syndróm trasenia dieťaťom ( Shaken Baby Syndrome-SBS), pri ktorom 
vzniká typické poranenie mozgu, ktoré vzniká intenzívnym a hrubým 
trasením tela dieťaťa. Prvý ho popísal v roku 1972 Caffey, ako syndróm, 
ktorý zahŕňa subdurálne alebo subarachnoidálne krvácanie, retinálne 
krvácanie a  malé alebo žiadne vonkajšie známky kraniálnej traumy. 
 Psychické týranie dieťaťa spočíva v konaní, ktoré má negatívny 
dopad na citový vývoj a správanie sa dieťaťa. Z hľadiska formy sa prejavuje 
v slovných útokoch na sebavedomie dieťaťa, jeho opakované ponižovanie, 
odmietanie či zavrhovanie. Psychické týranie obsahuje takisto zložku aktívnu 
(cielené,  zámerné a účelové konanie) alebo pasívnu v podobe absencie 
záujmu o dieťa (napr. nedostatočný, prípadné žiadny  prejav lásky a úcty k 
dieťaťu). Konečným výsledkom potom môže byť psychická deprivácia 
dieťaťa. Musíme pripomenúť, že psychické týranie je najrozšírenejším 
druhom týrania a zároveň je najťažšie rozpoznateľné.  
 Ďalšou formou je týranie sexuálne, respektíve sexuálne zneužívanie, 
majúce podklad v nepatričnom vystavení dieťaťa sexuálnemu kontaktu, 
aktivite či správaniu. Sexuálne zneužívanie zahŕňa bezdotykové formy 



90 
 

sexuálneho zneužívaní (exhibicionizmus, obscénne telefonické hovory a 
podobne) a dotykové formy sexuálneho zneužívania (znásilnenie, sexuálny 
útok, komerčné sexuálne zneužívanie, incest a podobne). Pri sexuálnom 
zneužívaní detí dochádza k psychologickému šoku hlboko v tele dieťaťa s 
ďalekosiahlymi následkami v jeho živote a správaniu sa k okoliu, čo sa 
výrazne prejavuje ako negatívny dôsledok pre celú spoločnosť. 
 Poslednú skupinu predstavuje zanedbávanie, ktoré sa vyznačuje 
nedostatkom starostlivosti , ktorý spôsobuje závažné ohrozenie vývoja 
dieťaťa alebo nebezpečenstvo pre dieťa.  Telesné zanedbávanie sa prejaví 
v zlyhaní  pri zabezpečení telesných potrieb dieťaťa (výživa, ošatenie, 
bývanie), zdravotníckej starostlivosti. Citové zanedbávanie sa prejavuje 
zlyhaním pri zabezpečení citových potrieb dieťaťa v oblasti lásky. 
Medzi zvláštnu skupinu týrania a zneužívania je zaradené aj systémové 
týranie, organizované zneužívanie detí, rituálne zneužívanie detí a sexuálny 
turizmus. 
 Charakteristickými prejavmi zanedbávania dieťaťa, s ktorými sa v 
praxi stretávame sú retardácia vývoja, slabá alebo žiadna hygiena, kvalita 
ošatenia, chronická únava, hlad, zvýšená chorobnosť, vyziabnutosť, úteky z 
domu, krádeže, seba deštruktívne sklony, fetovanie, absencia dieťaťa pri 
pozvaní na lekárske prehliadky, vyšetrenia, nezaočkovanosť dieťaťa, 
ignorácia lekárskych doporučení, vyššia úrazovosť a podobne. Hlavné 
príčiny zanedbávania, týrania s ktorými sa stretávame v podmienkach nášho 
regiónu sú zlé materiálne, sociálne i bytové podmienky, nezamestnanosť 
rodičov, deti žijúce v segregovaných osadách, zdravotne postihnuté deti, zlé 
vzťahy medzi rodičmi, 
dysfunkčné rodiny, akútny stres rodičov a tiež aj drogová závislosť a 
alkoholizmus rodičov. Najčastejšie klinické známky zanedbávania detí na 
Klinike pediatrie FNsP Prešov sú hypotrofia, psychomotorická retardácia, 
ktoré sú často spojené s kožnými infekciami 
(mykózy, svrab), hepatopatiami ako dôsledok nesprávnej výživy, črevnými 
parazitmi. 
U týchto detí sú časté, opakované hospitalizácie. 
 Diagnostikovanie týrania a zanedbávania dieťaťa je veľmi zložité. 
Najkomplikovanejšie je diagnostikovať sy CAN hlavne vtedy,  keď na tele 
nie sú znaky traumy. 
  Problematika starostlivosti o týrané deti spadá aj do kompetencie orgánom 
verejnej správy a štátnej správy - Ministerstvo práce, sociálnych vecí a rodiny 
Slovenskej republiky, Ústredie práce, sociálnych vecí a rodiny, Úrad práce, 
sociálnych vecí a rodiny,  ako aj samosprávy - samosprávny kraj (vyššie územné 
celky), obce, mestá. Priamo zainteresované do problematiky starostlivosti o 
deti so syndrómom CAN sú Úrady práce, sociálnych vecí a rodiny (ďalej len 
ÚPSVaR) a vyššie územné celky alebo obce a mestá (miestne 
samosprávy).ÚPSVaR v zmysle niektorých legislatívnych právnych noriem 



91 
 

zabezpečuje sústavnú ochranu života, zdravia dieťaťa a plní úlohu 
koordinátora, ak treba pri vykonávaní opatrení sociálnej kurately pre deti 
alebo pomoci deťom, ktoré sú týrané, pohlavne zneužívané, zanedbávané 
alebo u ktorých je dôvodné podozrenie z týrania, pohlavného zneužívania 
alebo zanedbávania, alebo ktoré boli obeťou obchodovania. Taktiež 
podáva návrhy na súd na vykonanie zásahu do rodičovských práv a 
povinností. (Zákon č. 305/2005 Z.z.). 

 Zákonom stanovený okruh pôsobnosti, v rámci ktorého by sa 
mala uskutočňovať aj pomoc deťom týraným, pohlavne zneužívaním 
má aj samospráva.        Tieto inštitúcie však majú aj určité právomoci, ktorými 
môžu bezprostredne pomôcť dieťaťu v núdzi(9) .  

 Syndróm CAN znamená nielen priestupok proti morálke, ale aj 
priestupok proti zákonu. Násilie spáchané na dieťati je chápané ako 
trestný čin, ktorý treba vyšetriť, dokázať, obviniť páchateľa, odsúdiť ho a 
potrestať, a tak naplniť právo, spravodlivosť. Domnievame sa, že trestný zákon 
je najsilnejším a najúčinnejším nástrojom potláčania tohto nebezpečného a 
spoločensky nežiaduceho konania.    

 
Doterajšia naša prax je taká, že mnohé prípady týraných detí zostávajú 

dlho na úrovni konštatovania stavu a zbytočne dlho sa váha s opatrením, 
ktoré by mohlo tento stav zmeniť a zabezpečiť dieťaťu ochranu a bezpečie. 
Záujem o blaho dieťaťa ešte stále nie je prioritou, tak, ako to zaručuje 
zákon. Mnohokrát sa viac prihliada na potreby a záujem rodičov ako na 
záujem dieťaťa. Zdravotnícke zariadenie je mnohokrát prvé, ktoré podá 
dieťaťu pomocnú ruku. Musíme konštatovať, že v poslednej dobe značne 
pribúda týraných, zanedbávaných a ohrozených detí.   
   Diagnostikovanie týrania a zanedbávania dieťaťa je veľmi zložité. 
Najkomplikovanejšie je diagnostikovať hlavne keď na tele nie sú znaky 
traumy. Najčastejšie klinické známky zanedbávania detí na Klinike pediatrie 
FNsP Prešov boli hypotrofia (podvýživa), psychomotorická retardácia, ktoré 
sú často spojené s kožnými infekciami (mykózy, intertrigo, svrab, pyodermie, 
pediculosis), hepatopatiami ako dôsledok nesprávnej výživy, črevnými 
parazitmi.  
   U detí zanedbávaných, týraných sme zaznamenali časté, opakované 
hospitalizácie. Problémom v našej klinickej praxi je, že po nahlásení 
zanedbávania event. týrania dieťaťa sa stretávame podľa nás s laxným 
prístupom sociálnych pracovníkov pri hodnotení tejto situácie v rodine. 
Veľakrát pri riešení situácie sociálnym pracovníkom v rodine týraného, 
zanedbávaného dieťaťa dostávame správu o stave v rodine a starostlivosti o 
dieťa, kde sú uvedené iba bytové pomery v rodine, ktoré ako keby 
prezentovali dobrú starostlivosť, a práve naopak často bytové podmienky v 
rodine sú dobré ale dieťa v rodine je týrané, zanedbávané. Malá pozornosť 
je venovaná zisťovaniu vzťahu matka - dieťa, citovej väzbe matky na dieťa, 



92 
 

ako aj tomu, či nejde o nechcené dieťa, tiež vzťah medzi rodičmi navzájom, 
vzťah k dieťaťu, zdravotnej starostlivosti a pod. Niekedy z týchto správ 
zaslaných ÚPSVaR oddelením SPO vyplýva, že akoby zanedbávanie dieťaťa 
nepatrilo do diagnózy syndrómu CAN. 
 V praxi sa stretávame aj  s uzneseniami  odboru vyšetrovania 
Policajného zboru, v ktorom naše oznámenie o podozrení na sy CAN 
zamietajú, nakoľko “nie je dôvod na začatie trestného stíhania, alebo na 
postup podľa § 197 Trestného poriadku“. V mnohých prípadoch 
v zdôvodnení zamietnutia je uvedené, že nebolo preukázané úmyselné 
konanie rodičov, neboli zistené žiadne skutočnosti, ktoré by nasvedčovali, 
že sa jednalo o týranie dieťaťa.  
Výskyt syndrómu CAN, zanedbávania je na Slovensku neporovnateľný 
vyspelými krajinami Európy a Ameriky. Americká národná incidenčná štúdia 
z roku 1996 udáva ročnú incidenciu telesného týrania 5,7 prípadov na 1000 
detí a incidenciu úmrtí v dôsledku týrania 0,02 na 1000 detí(8). Vo Veľkej 
Británii sa odhaduje, že na následky zlého zaobchádzania zomiera ročne 5 
detí na 100 000 narodených, v Austrálii 10 a v USA až 40 detí na 100 000 
narodených(6) Incidencia všetkých foriem CAN v roku 1993 v USA bola 45 
prípadov, v Kanade 21 a v Anglicku v roku 1991 18 prípadov na 1000 detí. 
V ČR je to 1,6 prípadov a na Slovensku podľa údajov MPSVR len asi 0,3 na 
1000 detí. Fedor, Buchanec, Brndiarová vo svojej prevalenčnej štúdii z roku 
2010 zistili, že fyzické týranie na podklade kritéria ublíženia podstúpilo v ich 
výskumnom súbore 24,6% detí, 12% podstúpilo domáce násilie, z toho 
12,2% vo viacerých závažných formách a 14,5% detí zažilo násilie mimo 
svoj domov. Z týchto detí museli byť 3,2% hospitalizované pre poranenia. 
Z týchto výsledkov im vyplynulo, že minimálne 64,5% detí podstúpilo 
minimálne jedným spôsobom aspoň raz takú aktivitu, ktorú by bolo možné 
vyhlásiť za fyzické násilie podľa kritéria ohrozenia, a 86,5% detí bolo 
niekedy bitých vlastnými rodičmi alebo opatrovateľmi(4)  
    Z našeho sledovaného súboru vyplýva, že v našom regióne je vysoký 
počet detí, ktoré sú ohrozené vo svojom zdravom vývine. Ohrozené sú 
hlavne tým, že od narodenia sú svojím spôsobom zanedbávané, opustené, 
rodičia nejavia záujem, znižuje sa starostlivosť o dieťa, dieťa je ohrozené 
prostredím , v ktorom žije. Prejavuje sa to hlavne , že tieto malé detí sú 
zanedbávané, týrané, u n ich je aj vysoká úmrtnosť doma bez toho aby 
rodičia vyhľadali pomoc zdravotníkov. Z našich poznatkov je zrejme, že ide 
prevažne o detí zo segregovaných osád, deti rómskeho pôvodu a práve 
týmto deťom je potrebné venovať zvýšenú pozornosť nielen zdravotníkov. 
 Záver Základom riešenia problematiky syndrómu týraného, 
zanedbávaného dieťaťa je komplexná spolupráca multidisciplinárnych 
odborov, VLDD, odborníkov detských oddelení, psychológov, ale hlavne 
pracovníkov oddelení SPO v jednotlivých okresoch, terénnych sociálnych 
pracovníkov, ale aj polície a súdov. Potrebné je zlepšiť a skvalitniť 



93 
 

prevenciu, ktorá by zmiernila riziko patologických javov ohrozenia detí. 
Riešenie vidíme v skvalitnení zdravotno-výchovnej činnosti, výchovy k 
zodpovednému rodičovstvu, zlepšenie legislatívnych opatrení, noriem. 
Starostlivosť o zdravý vývin mladej generácie je celospoločenská úloha. 
Literatúra 

 
1. Caffey, J.: Multiple fractures in the long bones of infants sufferin from 

chronic subdural hematoma. In Am. J. Roentgenol.Radium Ther.,1946, 
vol.56,no2, p. 163-173. 

2. Dunovský, J, Dytrych, Z., Matějček Z. et al.: Týrané, zneužívané 
a zanedbávané dítě. 1. vyd., Praha, Grada, 1995. 245 s.ISBN 80-7169-192-5. 

3. Fedor M.: Týrané, zneužívané a zanedbávané dieťa. Vybrané kapitoly 
z pediatrie. Učebné texty SZU. Vydala SPS a Procter&Gamble, Bratislava 
2011. ISBN 978-80-969878-6-3. S.18-37. 

4. Fedor, M.- Buchanec, J.-Brndiarová, Met.al.: Výskyt fyzického týrania detí 
v Slovenskej republike. In Pediatria, 2010, roč.5,č.2., s.76-81. 

5. Kempe, C. H. – Silverman, F.N. – Steele, B.F. et al.: The  battered-child-
syndrome. In JAMA, 1962, vol. 181, p. 17-24 

6. Ringel, J.: Týraní dítěte v rodině. In Čs. Pediat., 1971, roč.26, č.5. s.243-246 
7. Ryšánková, M, Bosák, V., Kučera, Z. et al.: Tělesné týraní v dětství 

u dospělé populace  ČR: výskyt a některe souvislosti. In Česko-slov. 
pediat.,2004,roč.59,č.5,s.229-241 

8. Sedlak,A.J.- Broadhurst ,D.D.:Third National Incidence Study of Child 
Abuse and Neglect: fional report. ( Washington): US Department of Health 
and Human Services, Government Printing Office, 1996 

9. Viciánová, K. et al.: Týranie, zneužívanie a zanedbávanie detí. Bratislava : 
JASPIS, 2000. 72 s. ISBN 80-85576-26-0. 

 
Adresa pre korešpodenciu : 
 MUDr. Ján Kovaľ, PhD 
 Klinika pediatrie , FNsP J.A.Reimana 
 ul. Hollého 14 
 08051 Prešov 
e-mail : koval@fnsppresov.sk  
 

 
Základné formy Zvláštne formy 

Telesné týranie Münchhausenov syndróm  
by proxi 



94 
 

Psychické týranie Systémové týranie 

Sexuálne zneužívanie Organizované týranie 
 a zneužívanie 

Zanedbávanie Rituálne  týranie  
a zneužívanie 

 
Obr.č.1  Delenie syndrómu CAN ( 3) 
 
 

Celkom Rómske 
deti 

Ostatní Návrh na 
umiestnenie do USS 

Rómske Nerómske 

 
1642 

 
1596 

 
46 

 
526 

 
481 

 
45 

 
 

Nerómske Umiestnenie 
celkom 

Rómske Ostatné Náhradná 
rodina starostl. 

 
45 

 
343 

 
327 

 
16 

 
16 

 
Tab. 1. Hospitalizácia deti na Klinike pediatrie FNsP J.A.Reimana Prešov 
v rokoch 2000-2010, riešených 
               sociálnym pracovníkom kliniky (Údaje v absolútnych číslach) 
 
 
 
 
 
 
 
Týrané 

 
Zanedbávané 

 
Opustené 

 
Bez záujmu rodičov 

 
78 

 
288 

 
103 

 
291 

 



95 
 

Tab. 2. Hospitalizácia deti na Klinike pediatrie FNsP J.A. Reimana Prešov 
v rokoch 2000-2010, riešených v spolupráci polície, ÚPSVaR(Údaje 
v absolútnych číslach).  
 
 
 
 

 
 
Graf.1. Opustenie novorodenca matkou ( úteky matiek z pôrodnice) 
v rokoch 2000 – 2010,  
                FNsP J.A. Reimana Prešov (Údaje v absolútnych číslach) 
 
 
 
 



96 
 

 
 
Graf. 2  Úmrtia dojčiat celkom, z toho doma , počet zomrelých rómskych 
a ostatných detí doma v rokoch 2000- 2010 v Prešovskom VÚC. (Údaje 
v absolútnych číslach) 
 
 

 
 
Graf  3.  Príčiny( dg.) úmrtí dojčiat doma v rokoch 2000-2010, PO VÚC. 
              (Údaje v absolútnych číslach) 
 



97 
 

 
 
Graf. 4. Úmrtia doma, rómske a nerómske dojčatá, mesto, vidiek v PO 
VUC, 
                 v rokoch 2000-2010 (Údaje v absolútnych číslach) 
 
 

 
 
Graf. 5. Úmrtia dojčiat podľa veku ( v mesiacoch) (Údaje v absolútnych 
číslach) 



98 
 

HUMANIZMUS  V KONTEXTE SOCIÁLNEJ  NÁUKY  
CIRKVI 

 
Peter VANSÁČ 

 
Abstract: Church shows us how to understand to humanism in its documents. In 

the contrary of the real humanism, which see people in a overall, life perspective is an 
atheistic, closed humanism with no interests in a spiritual values. In the social doctrine 
Church refers to the real humanism in themes such as an integral developing of human, 
solidarity, poverty and a work as a human activity.  

 
Úvod 
V sociálnej náuke Cirkev  rozvíja myšlienky pravého humanizmu, ktorý 

má byť zameraný na časné a večné dobro človeka. Spoločnosť sa nemôže 
naplno rozvíjať, ak sa nerozvíja človek ako jednotlivec. Ekonomický rozvoj 
je nemysliteľný bez etických pravidiel. Solidarita má človeku pomáhať nielen 
v hmotnej núdzi, ale má dvíhať aj osobnú dôstojnosť človeka. Na 
odstránení alebo zmiernení chudoby sa majú podieľať jednotlivci, rodiny, 
národy, štáty, každý  v hraniciach svojich možností. Dôstojná práca pomáha 
človeku rozvíjať schopnosti a zveľaďovať jeho dôstojnosť.  

 
Kresťanský humanizmus 
Humanizmus (lat. humanus – ľudský) vo všeobecnosti  je filozoficko-

etické stanovisko, ktorým sa ústredné miesto prisudzuje človekovi, jeho 
dôstojnosti, jeho potrebám a záujmom. Zdôrazňuje harmonický rozvoj 
človeka, jeho telesné a duchovné schopnosti v organizovanej spoločnosti.163 

Druhý vatikánsky koncil v konštitúcií Gaudium et spes konštatuje, že 
životné podmienky moderného človeka sa zo sociálneho a kultúrneho 
hľadiska tak veľmi zmenili, že možno hovoriť o novom období ľudských 
dejín. V dôsledku toho nastal rozmach prírodných, humánnych 
a spoločenských vied a technický rozvoj umožňuje vzájomný styk medzi 
ľuďmi.164  

Pod vplyvom zmenených podmienok ten istý koncil ďalej konštatuje, že 
popieranie Boha alebo náboženstva nie je len nejakým ojedinelým faktom, 
ale sa predstavuje ako požiadavka vedeckého pokroku alebo akéhosi nového 
humanizmu.165 

                                                 
163 BAGIN, A a kol.: Malý teologický lexikón, SSV, Bratislava 1997, s. 184.  
164 DRUHÝ VATIKÁNSKY KONCIL, Gaudium et spes, pastorálna konštitúcia,  in: 
Dokumenty druhého vatikánskeho koncilu I., SSV, Bratislava 1989, čl. 54. 
165 DRUHÝ VATIKÁNSKY KONCIL.: Gaudium et spes, pastorálna konštitúcia,  in: 
Dokumenty druhého vatikánskeho koncilu I., SSV, Bratislava 1989, čl. 7.  



99 
 

 Kompendium sociálnej náuky Cirkvi konštatuje, že novému 
humanizmu (ateistickému humanizmu) chýba konečný základ a je 
ohraničený iba pozemskými perspektívami. Životná úroveň a väčšia 
ekonomická produktivita nie sú jedinými ukazovateľmi schopnými 
ohodnotiť opravdivé uplatnenie sa človeka v tomto živote.166  

Pápež Pavol VI. v encyklike Populorum progresio, hovorí o pestovaní 
úplného humanizmu v ľudskej spoločnosti, pretože uzavretý humanizmus, 
ktorý nemá zmysel pre duchovné hodnoty a pre Boha, je namierený proti 
človeku. O pravom humanizme možno hovoriť len vtedy, ak sa neuzatvára 
pred absolútnom, uznávajúc povolanie, ktoré umožňuje správne chápanie 
ľudského života.167  

Ján Pavol II. v apoštolskom liste Na začiatku nového tisícročia hovorí, že  
humanizmus by sa mal prejavovať v skutočnom  kresťanskom spolucítení. 
Podľa Jána Pavla II. „ nikto nemôže byť vylúčený z našej lásky“ a to preto, lebo 
Boží Syn  svojim vtelením sa určitým spôsobom spojil s každým človekom. 
Pápež poukazuje na skutočnosť, že náš svet nové tisícročie začína zaťažený 
protirečeniami a kladie si otázky: Je možné, aby sa v našom čase ešte 
zomieralo     od hladu? Aby niekto ostával odsúdený k negramotnosti? Aby 
niekomu chýbala základná zdravotná starostlivosť? Aby niekto nemal 
domov, do ktorého by sa uchýlil? Kresťanský humanizmus podľa Jána Pavla 
II. si vyžaduje väčšiu vynaliezavosť. Je čas novej „fantázie lásky“, ktorá má sa 
prejaviť nielen účinnosťou poskytnutých prostriedkov človekovi v núdzi, ale 
toto gesto pomocí  ma byť bratskou spoluúčasťou na utrpení človeka a 
nemá vyznieť ako ponižujúca almužna.168    

Podľa Benedikta XVI. humanizácia sveta sa nemôže dosahovať tým, že 
človek sa prestane správať ako človek. K dosiahnutiu lepšieho sveta, 
zdôrazňuje pápež, prispievame tým, že konáme dobro teraz v prvej osobe 
všade tam, kde je možnosť nezávisle od straníckych programov a stratégií. 
Programom kresťana je program milosrdného Samaritána. Hanobenie lásky 
je hanobenie Boha i človeka.169    

Pápež Benedikt XVI. v encyklike Láska v pravde  píše o nebezpečenstve 
našich čias, ktoré najviac spočíva v skutočnosti, že vzájomná závislosť 
národov nie je založená na etickej zodpovednosti. Ekonomika totiž 
potrebuje na svoje správne fungovanie etiku a to nie hocijakú etiku, ale etiku 
priateľskú voči ľudskej osobe. Len s láskou osvetľovanou svetlom rozumu 

                                                 
166 PÁPEŽSKÁ RADA PRE SPRAVODLIVOSŤ A POKOJ.:  Kompendium sociálnej náuky 
Cirkvi, KBS 2008, Spolok svätého Vojtecha Trnava, Trnava 2008, čl. 544.   
167 PAVOL VI.:  Populorum progressio, In: Sociálne encykliky, Konferencia biskupov 
Slovenska 1997, Spolok sv. Vojtecha Trnava 1997,čl.  42.  
168 JÁN PAVOL II.: Novo milllenio ineunte,  Na začiatku nového tisícročia, Apoštolský list Jána 
Pavla II. Spolok svätého Vojtech, Trnava 2001, čl. 50.   
169 BENEDIKT XVI.:  Deus caritas est, Spolok Svätého Vojtecha 2006,  čl. 31. 



100 
 

a viery, konštatuje pápež Benedikt XVI., možno dosiahnuť  humánnejšiu 
spoločnosť.170 

 
Integrálny rozvoj človeka 
Rozvinutím sociálnej náuky, najmä v medzinárodnom meradle je 

encyklika Pavla VI. Populorum progressio o rozvoji národov.  Zo zorného 
uhla rozvoja poukazuje pápež  na antropologickú, politickú a ekonomickú 
stránku súčasných problémov.171 

V tomto dokumente pápež rozvrhuje súradnice integrálneho rozvoja 
človeka a solidárneho rozvoja spoločnosti. Na týchto dvoch témach spočíva 
štruktúra encykliky.172 Čo sa týka rozvoja osobnosti, pápež píše, že: „Každý 
človek je povolaný rozvíjať sa, lebo každý život je povolaním“. Človek od narodenia 
dostal súhrn schopností a vlastností, aby raz  prinášal ovocie. Úsilím svojho 
rozumu a svojej vôle každý človek má vzrastať v ľudskosti. Rozvojom má 
smerovať k transcendentnému humanizmu, ktorý mu dáva najväčšiu 
plnosť.173 Prvým a hlavným strojcom „úspechu či neúspechu“ v osobnom 
rozvoji je každý človek sám pre seba. Je totiž obdarený rozumom 
a slobodnou vôľou a tie so sebou nesú aj zodpovednosť za vlastný rast. 
Hlavným kritériom pre kvalitu rozvoja nie je mať viac  (hromadenie 
majetkov), ale byť viac človekom (zveľaďovanie ľudských hodnôt, ktorých 
súčasťou je aj hmotné zabezpečenie, no nie jedinou, ani rozhodujúcou). 
Z tohto konštatovania vyplýva definícia rozvoja, „ktorý je pre každého a pre 
všetkých prechodom z menej ľudských podmienok k ľudskejším podmienkam“.174 

Každý človek je aj členom spoločnosti. Na rozvoj sú povolaní všetci 
ľudia. Civilizácie sa rodia, rastú a zomierajú. Sme dedičmi predchádzajúcich 
pokolení a máme účasť na dobrodeniach práce našich súčasníkov, a tak 
máme povinnosti voči všetkým a nemôžeme sa nestarať o tých, čo prídu po 
nás rozšíriť kruh ľudskej rodiny. Mať viac nie je posledným cieľom ani pre 
národy, ani pre jednotlivcov. Lakomstvo je najzjavnejšou formou 
zakrpatenosti tak pre jednotlivcov, ako aj pre národy.175 

Pavol VI.  ako riešenie navrhuje vytvoriť z časti zbrojárskych výdavkov 
svetový fond na riešenie biedy a hladu, a taktiež zapojiť bilaterálne 

                                                 
170 BENEDIKT XVI.: Caritas in veritate, Spolok svätého Vojtecha, Trnava 2009, čl. 9, 45.  
171 KOŠČ, S.: Katolícka sociálna náuka, Katolícka univerzita v Ružomberku, Pedagogická 
fakulta Ružomberok 2008, s. 57.  
172 PÁPEŽSKÁ RADA PRE SPRAVODLIVOSŤ A POKOJ.: Kompendium sociálnej náuky 
Cirkvi, Spolok sv. Vojtecha, Trnava 2008,  čl. 98. 
173 PAVOL VI.:  Populorum progressio, In: Sociálne encykliky, Konferencia biskupov 
Slovenska 1997, Spolok sv. Vojtecha Trnava 1997, čl. 15, 16. 
174 KOŠČ, S.: Katolícka sociálna náuka, Katolícka univerzita v Ružomberku, Pedagogická 
fakulta Ružomberok 2008, s. 58.  
175 PAVOL VI.:  Populorum progressio, In: Sociálne encykliky, Konferencia biskupov 
Slovenska 1997, Spolok sv. Vojtecha Trnava 1997, čl 17-19. 



101 
 

a multiraterálne hospodárske dohody celosvetového rámca. Kľúč 
k vyriešeniu problémov je v mentalite a vo vzájomnom postoji národov a ich 
predstaviteľov. Podľa Pavla VI. svet je chorý a problém nie je 
v neproduktívnosti zdrojov, ale v nedostatku bratstva medzi ľuďmi a medzi 
národmi.176 

Pápež Ján Pavol II. z príležitosti dvadsiateho výročia encykliky 
Populorum progresio napísal encykliku Sollicitudo rei socialis, v ktorej 
rozvíja myšlienku sociálneho rozvoja.  

Ján Pavol II. píše, že svetová situácia, pokiaľ ide o rozvoj, pôsobí skôr 
záporným dojmom. Toto konštatovanie má reálny základ v tom, že 
nemožno prehliadnuť hranice medzi oblasťami takzvaného rozvinutého 
Severu a rozvíjajúceho Juhu. Aj v bohatých krajinách jestvujú zlé sociálne 
pomery, dosahujúce až stupeň biedy. Podľa Jána Pavla II. slovo priepasť 
prichádza na jazyk: „keď sa dívame na celý rad rôznych sektorov – výroba 
a rozdeľovanie potravín, hygiena,  zdravotníctvo a ubytovanie, pitná voda, pracovné 
podmienky, zvlášť pre ženy, dĺžka života a iné hospodárske a spoločenské javy – tento 
celkový obraz je rozčarujúci, či sa už berie tak, ako sa javí sám osebe, alebo vo vzťahu 
zodpovedajúcim danostiam rozvinutých krajín“. Tento obraz by bol neúplný, keby 
sa k hospodárskym a sociálnym javom nepripojili ukazovatele ako sú: 
analfabetizmus, nemožnosť pristúpiť k vyššiemu vzdelaniu, neschopnosť  
zúčastňovať sa na budovaní vlastného štátu, rôzne formy vykorisťovania 
a útlaku, ktorému je vystavená ľudská osoba.177  

Ján Pavol II. na konci encykliky poukazuje na „prednostnú lásku 
k chudobným“. Ide o zvláštnu formu prvenstva v preukazovaní kresťanskej 
lásky. Táto láska sa vzťahuje na život každého kresťana a zaväzuje ho 
k sociálnej zodpovednosti. Sociálna otázka nadobudla celosvetové rozmery, 
kde vidíme zástupy hladujúcich žobrákov, bezprístrešných, chorých bez 
lekárskej pomoci a najmä ľudí bez výhľadu na lepšiu budúcnosť. Nemožno 
nepriznať, že táto skutočnosť jestvuje. Nevšímať si ju, to by znamenalo 
napodobňovať „hodujúceho boháča“, ktorý sa tváril, že nevedel o žobrákovi 
Lazárovi, ktorý ležal pred jeho dverami (porov. Lk 16, 19-31). Náš 
každodenný život musí prihliadať na túto skutočnosť, ako aj naše 
rozhodnutia v politickej a hospodárskej oblasti. Podobne i zodpovední 
predstavitelia národov majú dbať vo svojich plánoch na všeobecné ľudské 
potreby, nesmú zanedbať uprednostnenie otázky rastúcej chudoby.178  

Stredobodom pravého rozvoja je podľa Benedikta XVI. je úcta k životu. 
Práve cez rozvíjanie otvorenosti voči životu môžu bohatšie krajiny pochopiť 

                                                 
176 KOŠČ, S.: Katolícka sociálna náuka, Katolícka univerzita v Ružomberku, Pedagogická 
fakulta Ružomberok 2008, s. 60. 
177 JÁN PAVOL II.:  Sollicitudo rei socialis, In: Sociálne encykliky, Konferencia biskupov 
Slovenska 1997, Spolok sv. Vojtecha Trnava 1997, čl. 13, 14, 15. 
178 JÁN PAVOL II.:  Sollicitudo rei socialis, In: Sociálne encykliky, Konferencia biskupov 
Slovenska 1997, Spolok sv. Vojtecha Trnava 1997, čl. 42.  



102 
 

potreby chudobných. Túto skutočnosť Benedikt XVI. zdôvodňuje takto: 
„keď sa spoločnosť zameria na popieranie a potláčanie života, skončí tak, že nebude 
nachádzať motiváciu a energiu potrebnú na to, aby sa vložila do služieb opravdivého 
dobra človeka.179  

Z toho dôvodu je potrebné chrániť princíp ústredného postavenia 
ľudskej osoby ako subjektu, ktorý musí brať na seba úlohu rozvoja. Pápež 
dokonca dáva do súvisu aktuálny spôsob života človeka, teda ako 
zaobchádza so sebou samým, tak zaobchádza aj so životným prostredím, 
ktoré ho obklopuje.180 Ľudský zdroj -  to je pravý kapitál, ktorý je potrebné 
nechať rásť, aby sa chudobným krajinám zaistila autonómna budúcnosť. 
Technologicky vyspelé spoločnosti nemajú zamieňať svoj technický rozvoj 
za domnelú kultúrnu nadradenosť.181 

 
Solidárny humanizmus 
Viera v Ježiša Krista umožňuje správne pochopiť sociálny rozvoj 

v kontexte integrálneho a solidárneho humanizmu. Kresťanská láska 
povzbudzuje do ohlasovania, navrhovania a rozhodovania vytvárať kultúrne 
a sociálne projekty, do aktívnej pracovitosti, povzbudzuje všetkých, ktorým 
úprimne leží na srdci osud človeka a chcú ponúknuť vlastný príspevok.182   

Solidarita má byť takou formou pomoci inému subjektu a v konečnom 
dôsledku konkrétnemu človeku, aby ho táto pomoc ľudský neurážala 
a neponižovala, ale naopak, aby posilňovala jeho osobnú dôstojnosť 
a osobnú hrdosť. Solidarita má sa vždy prejavovať v duchu humanizmu, má 
byť dôstojnou formou pomoci pre darujúceho aj obdarovaného. Čiže táto 
pomoc má byť taká, aby ten, kto pomáha, prejavil tým svoju ľudskosť a ten, 
komu sa pomáha, aby sa cítil takou pomocou uctený vo svojej ľudskosti. 
Solidarita má pomáhať materiálne aj duchovne. Preto solidarita má byť 
prejavovaná tak, aby pomáhala nielen materiálne v hmotnej núdzi, ale aby 
zároveň stále viac dvíhala osobnú dôstojnosť človeka. V praxi je to tak, že 
pri pomoci sociálne odkázaným ľuďom je dôležitejšie pristupovať s úctou 
a rešpektom, ako im dať jednorazový  finančný obnos, ale s pohŕdaním.183  

Pápež Lev XIII v encyklike Rerum novarum píše, ako má človek 
konkrétne realizovať solidaritu. Podľa Leva XIII. nikto nie je povinný 
prispievať druhým tým, čo je nevyhnutné pre neho a pre jeho rodinu, ba ani 
tým, čo nevyhnutne prislúcha a vyjadruje dôstojnosť vlastného postavenia, „ 
pretože nik nemá žiť neprístojne“. Avšak po zabezpečení svojich potrieb 
a požiadaviek je povinnosťou prispieť na pomoc núdznym. „Čo zvyšuje, 

                                                 
179 BENEDIKT XVI.:  Caritas in veritate, Spolok Svätého Vojtecha 2009, čl. 1, 3, 28. 
180 BENEDIKT XVI.:  Caritas in veritate, Spolok Svätého Vojtecha 2009,  čl. 51. 
181 BENEDIKT XVI.:  Caritas in veritate, Spolok Svätého Vojtecha 2009,  čl. 59.  
182 PÁPEŽSKÁ RADA PRE SPRAVODLIVOSŤ A POKOJ.: Kompendium sociálnej náuky 
Cirkvi, Spolok sv. Vojtecha, Trnava 2008,  čl. 327, 6.  
183 UHÁĽ, M.: Sociálna náuka Cirkvi v základných princípoch, Košice 2006, s. 94.  



103 
 

rozdajte ako almužnu“(porov. Lk 11, 41). Solidarita nie je prikázanie, ale 
povinnosť kresťanskej lásky, ktorej naplnenie nemožno vymáhať právnou 
cestou. Nad všetkými ľudskými zákonmi a súdmi stojí Kristov zákon a súd, 
ktorý vštepuje zvyk štedrého dávania: „blaženejšie je dávať, ako prijímať“ 
(porov. Sk 20, 35). Kto dostal od Božej štedrosti väčšie množstvo darov, 
vonkajších a telesných alebo duchovných, dostal ich na to, aby nimi slúžil na 
vlastné zdokonalenie a zároveň na úžitok druhým.184  

Ján Pavol II. v encyklike Centisimus annus, ktorú napísal z príležitosti 
stého výročia encykliky Leva XIII., kladie akcent na  jeden zo základných 
pilierov sociálnej náuky, ktorý predstavil Lev XIII. a to princíp solidarity, Pius 
XI. ho nazval „sociálna láska“ a Pavol VI. „civilizácia lásky“. Sociálna náuka 
Cirkvi, zdôrazňuje pápež, „obieha okolo osi vzájomnosti medzi Bohom a človekom“. 
Podmienkou pravého ľudského rozvoja je „spoznať Boha v každom človeku 
a každého človeka v Bohu“.185 

 
Chudoba a humanizmus 
Autori knihy Mosty z chudoby, chudobu chápu ako mieru, v ktorej 

jednotlivec žije bez potrebných zdrojov. Zdroje sa delia do nasledujúcich 
kategórii: 

1. finančné - mať peniaze na nákup tovaru a služieb, 
2. emocionálne -  byť schopný ovládať sa a vybrať si svoje 

emocionálne reakcie, predovšetkým v nepríjemných situáciách 
a neuchyľovať sa pritom k sebadeštrukčnému správaniu. Ide o vnútorný 
zdroj, ktorý sa prejavuje vytrvalosťou, húževnatosťou a uskutočňovaním 
samotných volieb, 

3.mentálne -  mať duševné vlohy a nadobudnuté schopnosti (čítanie, 
písanie, počítanie) potrebné pre každodenný život, 

4. duchovné - veriť v prozreteľnosť v boží plán,  
5. fyzické -  byť fyzicky zdravý a schopný pohybu,  
6. podporné systémy -  mať priateľov, rodinu a ďalšie podporné 

zdroje, ktoré sú k dispozícii v prípade potreby,  
7. vzťahy/životné vzory -  byť v pravidelnom kontakte s vhodným(i) 

dospelým(i), ktorí sa o dieťa starajú a ktorí sa neuchyľujú 
k sebadeštrukčnému správaniu,   

8. znalosť nepísaných pravidiel -   poznať nepísané zákonitosti 
a zvyky danej skupiny,  

9. techniky prekonávania ťažkostí - byť schopný vnútornej reči (tzv. 
procedurálneho monológu) a vedieť premýšľať o veciach nielen v rovine 

                                                 
184 LEV XIII.:  Rerum Novarum, In: Sociálne encykliky, Konferencia biskupov Slovenska 
1997, Spolok sv. Vojtecha Trnava 1997,  čl. 19. 
185 PÁPEŽSKÁ RADA PRE SPRAVODLIVOSŤ A POKOJ.: Kompendium sociálnej náuky 
Cirkvi, Spolok sv. Vojtecha, Trnava 2008,  čl. 103. 



104 
 

konkrétnej, ale aj abstraktnej. Ide o schopnosť odosobniť sa od vlastného 
problému.186    

Kompendium sociálnej náuky Cirkvi definuje chudobu ako dramatický 
problém spravodlivosti a vo svojich rôznych formách a dôsledkoch  je 
charakterizovaná rastom nerovnosti.187 Ján Pavol II. charakterizuje chudobu 
v duchu podobenstva o veľkej večeri (porov. Lk 16, 19-31) a to, že chudoba 
nepriznáva každému národu rovnaké právo sedieť za stolom na spoločnej 
hostine.188 Benedikt XVI. píše, že jednou z najhlbších foriem chudoby, ktorú 
človek môže zakúšať je samota. Aj iné druhy chudoby sa rodia z izolácie, 
z toho, že sa človeku nedostáva lásky a z ťažkosti milovať. Chudobu rodí 
často odmietnutie Božej lásky, kde človek sa uzavrie do seba, keď si myslí, že 
si vystačí sám. Celé ľudstvo je odcudzené, ak verí len ľudským plánom, 
ideológiám a falošným utópiám.189    

Medzi príčiny, ktoré najviac spôsobujú chudobu patria analfabetizmus, 
nedostatok potravín, chýbajúce spoločenské štruktúry a služby, nedostatočná 
základná zdravotná starostlivosť, nedostatok pitnej vody, korupcia, 
nestabilita inštitúcií a samotného politického života. V mnohých krajinách 
možno dať do súvisu chudobu a nedostatok slobody.190 

Cirkev v sociálnej náuke zdôrazňuje, že štáty,  národy, jednotlivci majú 
zachovávať základné princípy na zmiernenie a odstránenie chudoby. 

 Pápež Pavol VI. v encyklike Populorum progresio pripomína, že Boh 
určil zem so všetkým čo obsahuje, na užívanie všetkým ľuďom a národom, 
takže všetci majú byť účastní na stvorených dobrách pod vedením 
spravodlivosti, ktorá je sprevádzaná láskou.191  

Katechizmus Katolíckej cirkvi zdôrazňuje úlohu Cirkvi, ktorá učí 
pomáhať blížnym v ich rozličných potrebách a v spoločenstve ľudí nešetrí 
nespočetnými skutkami telesného a duchovného milosrdenstva. „Dávať 
almužnu chudobným je medzi týmito skutkami jedným z hlavných 
svedectiev bratskej lásky, je aj vykonávaním spravodlivosti, ktoré sa páči 
Bohu.192 

                                                 
186 PAYNE, R. K, DEVOL, P, SMITH, T. D.: Mosty z chudoby, Stratégie pre profesionálov 
a komunity, Equilibria, s.r.o., Košice 2010, s. 17.  
187 PÁPEŽSKÁ RADA PRE SPRAVODLIVOSŤ A POKOJ.: Kompendium sociálnej náuky 
Cirkvi, Spolok sv. Vojtecha, Trnava 2008,  čl. 449.  
188 JÁN PAVOL II.:  Sollicitudo rei socialis, In: Sociálne encykliky, Konferencia biskupov 
Slovenska 1997, Spolok sv. Vojtecha Trnava 1997, čl. 33. Porov. encykliku Populorum 
progressio, čl. 47. („svet, v ktorom by sloboda nebola iba prázdnym slovom a v ktorom by 
chudobný Lazár mohol, sedieť za tým istým stolom ako boháč“.) 
189 BENEDIKT XVI.: Caritas in veritate, Spolok svätého Vojtecha, Trnava 2009, čl. 53.  
190 PÁPEŽSKÁ RADA PRE SPRAVODLIVOSŤ A POKOJ.: Kompendium sociálnej náuky 
Cirkvi, Spolok sv. Vojtecha, Trnava 2008,  čl. 447.  
191 PAVOL VI.:  Populorum progressio, In: Sociálne encykliky, Konferencia biskupov 
Slovenska 1997, Spolok sv. Vojtecha Trnava 1997, čl. 22. 
192 KATECHIZMUS KATOLÍCKEJ CIRKVI, čl. 2447.  



105 
 

Samotné rodiny, môžu sa aktívne podieľať na zmiernení chudoby. 
Charta práv rodiny uvádza: „Rodiny majú právo zoskupovať sa s inými rodinami 
a inštitúciami, aby si rodinnú úlohu zastali vhodným a účinným spôsobom, ako aj preto, 
aby chránili práva, podporovali dobro a predstavovali záujmy rodiny. Legitímna úloha 
rodín a rodinných združení musí byť uznaná na ekonomickej, spoločenskej, právnej 
a kultúrnej úrovni pri vypracovaní a uskutočňovaní programov, ktoré sú v záujme 
rodinného života“.193 V rodinnom prostredí sa formujú životné ciele, človek si 
osvojuje normy, ktorými sa riadi, zvnútorňuje ich. Rodina je prirodzené 
prostredie na uvedenie ľudskej osoby do solidarity a do spoločenských 
zodpovedností.194  

Kompendium sociálnej náuky Cirkvi poukazuje na prácu ako účinný 
nástroj proti chudobe, na druhej strane varuje, že neslobodno upadnúť do 
idolatrie, lebo v nej nemožno nájsť posledný a definitívny zmysel života.195  

 
Humanizmus práce 
Jedným zo znakov práce je skutočnosť, že prácu chápeme vždy iba ako 

činnosť ľudskú, lebo je uvedomelá, racionálna činnosť vopred smerujúca 
ku chcenému cieľu.196 Pápež Ján Pavol II. definuje prácu takto: „Slovom práca 
sa označuje každá činnosť, ktorú koná človek bez ohľadu na jej charakter a okolnosti, 
čiže je to každá ľudská činnosť, ktorú možno a treba uznať ako prácu uprostred celého 
bohatstva činností, na aké je človek schopný ... disponovaný svojou prirodzenosťou“.197 
Podľa Svätého Otca osobitnú úlohu zohráva formovanie takej duchovnosti 
práce, ktorá pomôže všetkým ľuďom priblížiť sa k Bohu a zúčastňovať sa 
na jeho spasiteľných plánoch týkajúcich sa človeka.198    

Podľa Jána Pavla II. tri okruhy hodnôt definujú dôstojnosť ľudskej 
práce: 

1. Biblické povolanie „podmaniť si zem“, v ktorom je vyjadrená vôľa 
Stvoriteľa dosiahnuť vládu nad stvorením, ktorá mu vo viditeľnom svete 
patrí. Základný Boží zámer s človekom nebol odvolaný ani vtedy, keď 
človek porušil zmluvu s Bohom – počul slová: V pote svojej tváre budeš 
jesť svoj chlieb“ (Gn 3, 19). Je pravda, že odvtedy ľudskú prácu sprevádza 
námaha, ale nemení skutočnosť, že práca je cestou, na ktorej človek 

                                                 
193 CHARTA PRÁV RODINY, čl. 8.  
194 TIRPÁK, P.: Rodinná výchova, Prešovská univerzita v Prešove, Gréckokatolícka 
teologická fakulta, Prešov 2010, s. 5.  
195 PÁPEŽSKÁ RADA PRE SPRAVODLIVOSŤ A POKOJ.: Kompendium sociálnej náuky 
Cirkvi, Spolok sv. Vojtecha, Trnava 2008,  čl. 257.  
196 UHÁĽ, M.: Práca, jej znaky a dôvody práce v sociálnej náuke Cirkvi, Košice 2006, s. 48.  
197 JÁN PAVOL II. : Laborem exercens, In: Sociálne encykliky, Konferencia biskupov 
Slovenska 1997, Spolok sv. Vojtecha Trnava 1997,  s. 420.  
198 DANCÁK, P.: Personalistický rozmer vo filozofii 20. storočia, Prešovská univerzita 
v Prešove, Gréckokatolícka teologická fakulta 2009, s. 109.   
 



106 
 

uskutočňuje jemu vlastné vládnutie.  Napriek námahe práca je dobrom 
človeka a to dobrom zodpovedajúcim dôstojnosti človeka, lebo vyjadruje 
a zveľaďuje ľudskú dôstojnosť. Človek prácou sa stáva viac človekom.  

2. Práca je základom formovania rodinného života, ktorý je 
prirodzeným právom a povolaním človeka. Tieto dva okruhy hodnôt – jeden 
spojený s prácou, druhý vyplývajúci z rodinnej povahy ľudského života – sa 
musia navzájom správne spájať a vzájomne prenikať. Práca je v istom slová 
zmysle podmienkou, ktorá umožňuje založiť si rodinu. Rodina vyžaduje 
prostriedky na hmotné zabezpečenie, ktoré človek nadobúda prácou. Práca 
podmieňuje aj výchovný proces v rodine, pretože každý sa stáva človekom 
okrem iného aj prácou. Takto práca v  rodine má dva významy:  práca 
umožňuje život a udržiavanie rodiny a  prácou sa uskutočňujú ciele rodiny, 
zvlášť výchova.  

3. Práca sa vzťahuje na veľké spoločenstvo, do ktorého človek patrí na 
základe kultúrnych a historických zväzkov.. Také spoločenstvo je nepriamym 
vychovávateľom každého človeka a veľkým historickým a konkrétnym 
spoločenským vyjadrením práce celých generácií. To všetko spôsobuje, že 
človek svoju najhlbšiu totožnosť spája s príslušnosťou k národu a svoju 
prácu chápe aj ako zveľaďovanie spoločného dobra.199  

Pápež Lev XIII. v encyklike Rerum novarum apeloval na 
zamestnávateľov, aby nepredlžovali pracovný čas pre robotníkov viac, než 
znesú ich sily. Pretože nie je humánne žiadať od človeka toľko práce, že mu 
prílišná námaha múti myseľ a vysiľuje telo. Prácou sa človek zušľachťuje, 
avšak pod podmienkou, že má primeraný odpočinok. Určenie množstva 
odpočinku závisí od charakteru práce. Napríklad práca tých, ktorí dobývajú 
kameň, železo, meď či iné nerastné suroviny pod zemou je ťažšia a zdraviu 
škodlivejšia, má sa vyvážiť tým, že trvá kratšie. Prácu primeranú pre 
dospelého muža nie je rozumné vyžadovať od ženy alebo dieťaťa.200  

Pápež Benedikt XVI. v encyklike Caritas in veritate píše, že jednou  
z príčin chudoby je, že sa šliape po dôstojnosti ľudskej práce a to tým, že sa 
buď obmedzuje (podzamentnanosť) alebo sa znehodnocuje hodnota práce, 
tak že sa človeku obmedzuje právo na spravodlivú mzdu, ktorú si človek 
zabezpečuje prostriedky na obživu pre seba a svoju rodinu. Preto Benedikt 
XVI. sa odvoláva na svojho predchodcu Jána Pavla II., ktorý sa zasadzoval 
za vytvorenie koalície za slušnú prácu a potvrdil stratégiu Medzinárodnej 
organizácie práce. Benedikt XVI. si kladie otázku: „Čo znamená slovo  
„slušnosť“ použité v súvislosti s prácou? Znamená prácu, ktorá by v každej 
spoločnosti vyjadrovala:  

                                                 
199 JÁN PAVOL II.:  Laborem exercens, In: Sociálne encykliky, Konferencia biskupov 
Slovenska 1997, Spolok sv. Vojtecha Trnava 1997,  čl. 9, 10.  
200 LEV XIII.:  Rerum Novarum, In: Sociálne encykliky, Konferencia biskupov Slovenska 
1997, Spolok sv. Vojtecha Trnava 1997,  čl. 34, 35.  



107 
 

1.  základnú dôstojnosť muža a ženy,  
2. prácu, produktívnu a slobodne vybratú,  ktorá účinne spája 

pracujúcich mužov a ženy, 
3. prácu, ktorá umožní pracujúcim, aby boli rešpektovaní a chránení 

pred každou diskrimináciou, 
4. prácu, ktorá umožňuje uspokojiť potreby rodín a školskú výchovu 

detí bez toho, aby aj oni boli nútené pracovať, 
5. prácu, ktorá dovoľuje pracujúcim slobodne sa organizovať a nechať 

počuť svoj hlas,  
6. prácu, ktorá ponecháva dostatočný priestor na objavovanie vlastných 

koreňov osobnej rodinnej a duchovnej rovine, 
7. prácu, ktorá zaistí pracujúcim dôstojný život, keď odídu do 

dôchodku.201 
Preto je primerané, ak sa za bohatstvo krajiny považuje nie veľa surovín, 

ale veľa slobodných a tvorivých ľudí, ktorí sú ochotní pracovať, aby rozvíjali 
seba  a napĺňali svoje spoločenské potreby.202  

 
Záver 
Cirkev podľa vzoru Krista vždy stala a stoji na strane človeka a svojim 

učením sa zasadzovala za jeho práva, dobro, spravodlivosť a zachovanie 
ľudskej dôstojnosti. Humanizmus, ako ho vníma Cirkev a prezentuje vo 
svojej sociálnej náuke, prekračuje ľudské hranice. Kristus v podobenstve 
o poslednom súde to vyjadruje slovami: „Čokoľvek ste urobili jednému z týchto 
najmenších bratov, mne ste urobili“ (Mt 25, 40).  
 
 
ZOZNAM POUŽITEJ LITERATÚRY 
 
BAGIN, A a kol.: Malý teologický lexikón, SSV, Bratislava 1997. 
BENEDIKT XVI.:  Deus caritas est, Spolok Svätého Vojtecha 2006, ISBN 

80-7162-594-9. 
BENEDIKT XVI.:  Caritas in veritate, Spolok Svätého Vojtecha 2009, ISBN 

978-80-7162-786-9. 
DANCÁK, P.: Personalistický rozmer vo filozofii 20. storočia, Prešovská univerzita 

v Prešove, Gréckokatolícka teologická fakulta 2009, ISBN 978-80-8068-
990-2. 

DRUHÝ VATIKÁNSKY KONCIL, pastorálna konštitúcia,  Gaudium et spes, 
in: Dokumenty druhého vatikánskeho koncilu I., SSV, Bratislava 1989. 

GÜNTHÖR, A.:  Morálna teológia I/a, Slovenský ústav svätého Cyrila 
a Metoda v Ríme, Rím 1988. 

                                                 
201 BENEDIKT XVI.: Caritas in veritate, Spolok svätého Vojtecha, Trnava 2009, čl. 63.  
202 UHÁĽ, M.: Práca, jej znaky a dôvody práce v sociálnej náuke Cirkvi, Košice 2006, s. 66.  



108 
 

CHARTA PRÁV RODINY 1983,   In: JÁN PAVOL II,  Exhortácia 
Familiaris consortio, Spolok svätého Vojtecha, Trnava 1993, ISBN 80-
7162-052-1. 

JÁN XXIII.:  Pacem in terris, In: Sociálne encykliky, Konferencia biskupov 
Slovenska 1997, Spolok sv. Vojtecha Trnava 1997, ISBN 80-7162-203-6. 

JÁN PAVOL II.:  Laborem exercens, In: Sociálne encykliky, Konferencia 
biskupov Slovenska 1997, Spolok sv. Vojtecha Trnava 1997, ISBN 80-
7162-203-6. 

JÁN PAVOL II.: Sollicitudo rei socialis, In: Sociálne encykliky, Konferencia 
biskupov Slovenska 1997, Spolok sv. Vojtecha Trnava 1997, ISBN 80-
7162-203-6. 

JÁN PAVOL II. Centisimus annus,  In: Sociálne encykliky, Konferencia 
biskupov Slovenska 1997, Spolok sv. Vojtecha Trnava 1997, ISBN 80-
7162-203-6. 

JÁN PAVOL II.: Novo milllenio ineunte,  Na začiatku nového tisícročia, 
Apoštolský list Jána Pavla II. Spolok svätého Vojtech, Trnava 2001. 

KATECHIZMUS KATOLÍCKEJ CIRKVI. Trnava, 1999, ISBN 80-7162-
259-12007.  

KOŠČ, S.: Katolícka sociálna náuka, Katolícka univerzita v Ružomberku, 
Pedagogická fakulta Ružomberok 2008. 

LEV XIII.:  Rerum Novarum, In: Sociálne encykliky, Konferencia biskupov 
Slovenska 1997, Spolok sv. Vojtecha Trnava 1997, ISBN 80-7162-203-6. 

PAYNE, R. K, DEVOL, P, SMITH, T. D.: Mosty z chudoby, Stratégie pre 
profesionálov a komunity, Equilibria, s.r.o., Košice 2010. 

PÁPEŽSKÁ RADA PRE SPRAVODLIVOSŤ A POKOJ.: Kompendium 
sociálnej náuky Cirkvi, Spolok sv. Vojtecha, Trnava 2008,  ISBN 978–80 
7162-725-8. 

PAVOL VI.:  Populorum progressio, In: Sociálne encykliky, Konferencia 
biskupov Slovenska 1997, Spolok sv. Vojtecha Trnava 1997, ISBN 80-
7162-203-6. 

PIUS XI.:  Divini Redemptoris, In: Sociálne encykliky, Konferencia biskupov 
Slovenska 1997, Spolok sv. Vojtecha Trnava 1997, ISBN 80-7162-203-6. 

ROHÁČ, J. – DANCÁK, P.:  Kapitoly o práve a etike, VŠZ ÚSVaZ bl. P.P. 
Gojdiča v Prešove 2009,   ISBN 978-80-89271-73-3. 

SVÄTÉ PÍSMO STARÉHO I NOVÉHO ZÁKONA, Spolok svätého 
Vojtecha Trnava 1998, ISBN 80-7162-236-2. 

TIRPÁK, P.: Rodinná výchova, Prešovská univerzita v Prešove 
Gréckokatolícka teologická fakulta, Prešov 2010, ISBN  978-80-555-
0142-0. 

UHÁĽ, M.: Sociálna náuka Cirkvi v základných princípoch, Košice 2006, ISBN 
80-89089-49-6. 

UHÁĽ, M.: Práca, jej znaky a dôvody práce v sociálnej náuke Cirkvi, Košice 2006, 
ISBN 80-89089-47-X. 



109 
 

ROZVOJ OSOBNOSTI ČLOVEKA V KONTEXTE 
PERSONALIZMU SOCIÁLNEJ PRÁCE 

 
Jaroslava KMECOVÁ 

 
Abstrakt: Článok pojednáva vplyve, forme a motívoch dobrovoľníkov 

a sociálnych pracovníkov v sociálnej práci prostredníctvom neziskových organizácií. 
Zároveň hľadá možnosti a riešenia participácie v sociálnej práci vzhľadom k časovej 
a pracovnej vyťaženosti človeka, pre ktorého je veľmi dôležitý rozvoj a formovanie.  
Pozornosť sa sústreďuje na Mounierov personalizmus, ktorého hlavným cieľom je 
pretvorenie sveta spoločenských vzťahov na svet osobných vzťahov.  

 
 
Každý človek prechádza počas svojho života zmenami. Tieto 

zmeny vplývajú na jeho rast, vývoj, formovanie jeho osobnosti a rozvoj 
v oblasti profesionálnej i osobnostnej. Prostredie, v ktorom človek žije, ho 
formuje a zároveň sa stretáva aj s jeho nástrahami. V tejto dobe sa veľmi 
často hovorí o kríze, ktorá je súčasťou slovníka dnešnej spoločnosti. Toto 
slovo je často skloňované vo všetkých oblastiach ľudského života. Mnohí 
odborníci sa o postavení človeka v dnešnej spoločnosti vyjadrujú rôzne. 
Stotožňujú sa s tým, že nastala morálna kríza, ktorej dôsledky sa odzrkadľujú 
vo všetkých oblastiach ľudského života. „Kríza, v ktorej sa ocitol človek na 
konci prvého desaťročia 21. storočia, sa zvykne nazývať ekonomická alebo 
hospodárska. Zodpovednejší hodnotitelia situácie však často zdôrazňujú 
krízu ducha človeka. Východiskom z tejto situácie preto nebude len nové 
nastavenie ekonomických parametrov, ale skôr otázka, ako obnoviť ducha 
človeka. Cestou, ktorou sa treba vybrať, je pravdivé spoznanie človeka 
a prinavrátenie vedomia jeho prirodzenej dôstojnosti.“203  Toto prinavrátenie 
vedomia prirodzenej ľudskej dôstojnosti sa nemá obmedziť iba na nejakú 
časť. Má byť aplikované vo všetkých oblastiach ľudského života a vo 
všetkých jej rozmerov, teda je potrebné vnímať človeka komplexne.  

V dnešnej dobe sa človek úzko špecializuje na jednotlivé oblasti 
výskumu, práce, rôznych štúdií, kde prirodzene dosahuje vynikajúce 
výsledky i nové objavy. Vzniká tu nová potreba, ktorá sa zameriava na 
poznávanie celku nie iba jednotlivých jeho častí. Dôležitosť sa musí dávať 
práve na prepájanie jednotlivých poznatkov a výskumov. Dôležitá je 
komplexnosť, tak ako to uvádza Ján Košturiak vo svojej knihe Úvahy na 
každý deň, kde píše: „Príkladov je veľa. Choďte k lekárom – špecialistom. 
Jeden vás bude liečiť na nervy, druhý na oko, tretí na ucho, štvrtý na koleno. 
Podľa toho, čím sa zaoberá. Výsledok? Môjmu kolegovi v Nemecku išli 

                                                 
203 STOLÁRIK, S. 5 x Člověk. Reálna existencia človeka, s. 7. 



110 
 

operovať meniskus v kolene, a on mal boreliózu, môjmu známemu v USA 
liečili roky alergiu, a jemu slzili oči od pokazeného zuba, u mojej malej 
Zuzky zisťovali špecialisti, prečo kríva na jednu nohu (jedno z vysvetlení 
bolo, že sa jej nechce chodiť do školy). Keď nakoniec ochrnula, zistilo sa, že 
má zápal mozgu. Príroda nepozná fyziku, chémiu ani matematiku, ale 
funguje ako celok. Ľudské telo nie je lego z uší, nosa, kostí, svalov 
a vnútorných orgánov, podnik nie je stavebnica z logistiky, obchodu, 
marketingu, vývoja, administratívy alebo výrobných strojov. To my ľudia 
sme si vytvorili fragmentovaný svet, aby sme mohli skúmať jeho jednotlivé 
prvky. A pri skúmaní sa niekedy zavŕtame do niektorej  špecializovanej časti 
tak hlboko, že prestaneme chápať fungovanie celku.“204  

Je tu na mieste sa zamyslieť akú úlohu má človek v dnešnej 
spoločnosti. Chce sa sústrediť na múdrosť v celom komplexe v rámci 
starostlivosti o človeka nevynímajúc múdrosť zrelých, alebo chce sa venovať 
iba rýchlemu vývoju človeka, ktorého jediným cieľom je mať dobré 
postavenie a zarábať veľa peňazí? V tomto svete je človek skutočným 
človekom, alebo sa stáva iba nástrojom veľkých firiem pre ďalší zisk? Bude 
takýto človek mať hodnotu aj o pár rokov, alebo je to iba záležitosť jeho 
rýchleho rastu? Je takýto človek kráčajúci v pravde, alebo  je to iba skreslený 
obraz človeka? „Pravdu treba hľadať, nachádzať a vyjadrovať v „ekonómii“ 
lásky, no i lásku treba chápať, hodnotiť a žiť vo svetle pravdy. Takto 
nielenže preukážeme službu láske, osvietenej pravdou, ale prispejeme aj 
k dôveryhodnosti pravdy a poukážeme na jej silu robiť autentickým sociálny 
život a prenikať jeho konkrétnu podobu. Dnes, keď sa v sociálnom 
a kultúrnom kontexte pravda relativizuje, nie je o ňu záujem a je odmietaná, 
to má nemalý význam.“205 Mounier rozvíja myšlienky o hodnote človeka 
v spoločnosti s upriamením pozornosti na morálku. Správanie sa človeka 
v snahe nadobudnúť ekonomický blahobyt môže priamo ovplyvniť jeho 
osobnostný rozvoj práve tým, že sa človek do seba viac uzatvára a odsudzuje 
sa prostrediu, v ktorom žije. Správanie sa človeka možno ovplyvniť 
prostredníctvom pozitívnej alebo negatívnej motivácie. 

 
Motivácia dobrovoľníkov a sociálnych pracovníkov 

 
Motivácia dobrovoľníkov a sociálnych pracovníkov pri výkone 

sociálnej práce nie je iba finančnou záležitosťou alebo finančnej povahy, 
ktorá prostredníctvom odmien vo vyplatených mzdách môže byť určená 
v pracovnej zmluve, prípadne kolektívnej zmluve alebo v interných 

                                                 
204 KOŠTURIAK, J. Úvahy na každý deň. Zamyslenia a otázky o manažmente, podnikaní 
a živote, s. 11. 
205 BENEDIKT XVI. Caritas in Veritate. IN Encyklika pápeža Benedikta XVI. 
O integrálnom ľudskom rozvoji v láska a v pravde.  



111 
 

predpisoch organizácie. Organizácia môže motivovať svojich sociálnych 
pracovníkov ale aj dobrovoľníkov, ktorí sa aktívne zapájajú do činnosti 
neziskových organizácií.  

 
Všeobecne môžeme odmeny rozdeliť do šiestich základných 

kategórií:   
 

1. Podľa formy: 
a) Peňažné 
b) Nepeňažné 

 
2. Podľa povahy: 
a) Viazané na povahu práce 
b) Neviazané na povahu práce 

 
3. Podľa periódy: 
a) Jednorazové 
b) Pravidelné (týždenné, mesačné, kvartálne, polročné, 

ročné) 
c) Mimoriadne 
d) Špeciálne 
 
c) Podľa hodnotenia:  
a) Osobné ohodnotenie 
b) Ohodnotenie na základe výkonu 
c) Ohodnotenie na základe výsledkov 
d) Ohodnotenie na základe času 
e) Ohodnotenie na základe kvality práce 
 
d) Odmena podľa podielu: 
a) Podiel na hospodárení 
b) Podiel na majetku 
c) Podiel na aktivitách 
d) Podiel na tržbách od zákazníkov 
e) Podiel na zákazkách 
f) Podiel z výnosov 
g) Neurčené podiely 
 
e) Iné: 
a) Príplatky (za prácu nadčas, za sťažené podmienky, za 

prácu v noci, za prácu vo sviatok, za prácu v sobotu, za 
prácu v nedeľu a iné) 



112 
 

b) Príspevky 
c) Prémie (mesačné, kvartálne, polročné, ročné, jubilejné, 

z rezerv a iné) 
d) Iné výhody 

 
Výskum zameraný na formu a motívy činnosti dobrovoľníkov 

a sociálnych pracovníkov 
 

V rámci výskumu, ktorý sa uskutočnil na jar v roku 2011, boli 
oslovení 315 respondenti na území Slovenskej republiky z dôvodu zapájania 
sa do činnosti neziskových organizácií. Z týchto oslovených respondentov, 
bolo 140  respondentov dobrovoľníkov a 15 respondentov sociálnych 
pracovníkov, ktorý sa aktívne aspoň raz v roku zapájajú do dobrovoľníckych 
činností.  

Z celkového počtu 140 dobrovoľníkov. Možno konštatovať, že 
najväčšia časť dobrovoľníkov je vo veku 19 až 25 rokov. Druhú najväčšiu 
skupinu tvoria dobrovoľníci vo veku od 26 do 35 rokov, tretiu najväčšiu 
skupinu tvoria dobrovoľníci vo veku od 36 do 45 rokov. Nasledujú 
dobrovoľníci vo veku do 18 rokov, ktorí tvoria 7,86 % z celkového počtu 
dobrovoľníkov. Nad 55 rokov sú dobrovoľníci 2,86 % z celkového počtu 
dobrovoľníkov a najmenšiu skupinu tvoria dobrovoľníci vo veku od 46 do 
55 rokov a to 2,14 %. 

 
 
 

Tab. č. 1: Vek dobrovoľníkov 

Vek Počet 

do 18 11

19 – 25 63

26 – 35 43

36 – 45 16

46 – 55 3

nad 55 4

 



113 
 

 
Graf 1: Vek dobrovoľníkov 

 
 

Vek sociálnych pracovníkov  
Z celkového počtu 315 respondentov je 15 sociálnych pracovníkov. 

Najväčšiu skupinu 60 % tvoria respondenti vo veku od 36 do 45 rokov. 
Nasleduje 26,67 % veková skupina od 26 do 35 rokov. A vekové skupiny od 
19 do 15 rokov a od 46 do 55 rokov majú zastúpenie 6,67 %.  

 
 

Tab. č. 2: Vek sociálnych pracovníkov 

Vek Počet

do 18 0

19 – 25 1

26 – 35 4

36 – 45 9

46 – 55 1

nad 55 0

 



114 
 

 
Graf 2: Vek sociálnych pracovníkov 

 
Participácia na aktivitách 

V tejto časti je pozornosť venovaná účasti dobrovoľníkov na 
participácii v rámci projektov, aktivít a podujatí v neziskovej činnosti. 
Vychádzajúc z grafu možno konštatovať, že 6,52 % dobrovoľníkov 
z respondentov participuje na aktivitách denne, 15,22 % dobrovoľníkov sa 
zapája do aktivít týždenne, 28,26 % je to aspoň raz mesačne, 18,84 % 
z opýtaných respondentov je to kvartálne, 5,80 % dobrovoľníkov je to 
polročne a druhú najpočetnejšiu skupinu tvoria respondenti s občasnou 
periodicitou, a to v percentuálnom vyjadrení 23,19 % opýtaných 
dobrovoľníkov. Tu možno zdôrazniť, že „náš život, úspech, spokojnosť 
a pocit životného šťastia súvisí bez akýchkoľvek pochybností s tým, ako 
zaobchádzame so svojím časom. Nemám čas sa stalo frázou, ktorá dobre 
vystihuje naše zaobchádzanie s ním. Ľudia si neuvedomujú, že im niečo 
chýba a spôsob, ktorým vnímajú a využívajú čas, sa zdá mnohým z nich 
neuspokojiví.“206 Je veľmi pozitívne, keď dobrovoľníci venujú svoj voľný 
čas pre druhých. 

 

                                                 
206 ASSLÄNDER, F. – ANSELM, G. Time management jako duchovní úkol, s. 10.  



115 
 

 
 
 
 

Tab. č. 3: Participácia dobrovoľníkov na aktivitách 
 

Forma Počet

Denne 9

Týždenne 21

Mesačne 39

Kvartálne 26

Polročne 8

Ročne 3

Občasne 32

 

 
Graf 3: Participácia dobrovoľníkov na aktivitách 

 
Vychádzajúc z grafu možno konštatovať, že 6,67 % sociálnych 

pracovníkov sa venuje sociálnej práci denne, čo je porovnateľné s 
investíciou dobrovoľníkov. Týždenne sa sociálni pracovníci venujú viac ako 
dobrovoľníci, a to v podielom 20 %. Aspoň raz mesačne sa nikto 
z opýtaných respondentov nevenuje sociálnej práci. Kvartálne sa sociálni 
pracovníci do neziskových a charitatívnych činností zapájajú viac ako 
dobrovoľníci, čo predstavuje 13,33 % a polročne je to tiež 13,33 %, čo je 



116 
 

viac ako u dobrovoľníkov. Občasne sa takýchto aktivít zúčastňuje až 40 % 
sociálnych pracovníkov a 6,67 % sa takýto aktivít nezúčastňuje. 

 
Tab. č. 4: Participácia sociálnych pracovníkoch na aktivitách 

 

Forma Počet

denne 1

týždenne 3

mesačne 0

kvartálne 2

polročne 2

ročne 0

občasne 6

nezúčastňujem sa 1

 
 

 
Graf 4: Participácia sociálnych pracovníkov na aktivitách 

 
Forma zapojenia  

V tejto časti sledujeme formu zapojenia sa dobrovoľníkov 
a sociálnych pracovníkov do sociálnych projektov. Starostlivosti o deti 
a mládež sa venuje 76,43 % dobrovoľníkov. Potom nasleduje starostlivosť o 
zdravotne postihnutých a chudobných, ďalej je to kategória „iný záujem“, 



117 
 

kde boli nasledujúce odpovede: rómska komunita, drogovo závislí, starší 
ľudia, etnické skupiny, zvieratá, pomoc misiám. Ďalší záujem je starostlivosť 
o rodinu, starostlivosť o chorých a umierajúcich, starostlivosť o väzňov 
a nezamestnaných. Jeden respondent neuviedol formu zapojenia. 

 
Tab. č. 5: Forma zapojenia dobrovoľníkov 

 

Forma zapojenia Počet

zdravotne postihnutých 11

chudobných 9

chorých a umierajúcich 2

Väzňov 1

nezamestnaných 1

deti a mládež 107

Rodinu 3

utečencov 0

ľudí postihnutých živelnými pohromami 0

iné (uveďte) 5

neuvedené 1

 
 
 

 
Graf 5: Forma zapojenia dobrovoľníkov 

 
 
Sociálni pracovníci sa venujú hlavne zdravotne postihnutým, deti 

a mládeži, chudobným a starostlivosti o chorých a umierajúcich.  



118 
 

 
 
 
 

Tab. č. 6: Forma zapojenia sociálnych pracovníkov 

Forma zapojenia Počet

zdravotne postihnutých 6

chudobných 2

chorých a umierajúcich 1

Väzňov 0

nezamestnaných 0

deti a mládež 5

Rodinu 1

utečencov 0

ľudí postihnutých živelnými pohromami 0

iné (uveďte) 0

neuvedené 0

 

 
Graf 6: Forma zapojenia sociálnych pracovníkov 

 
Motiváciu u dobrovoľníkov a sociálnych pracovníkov chápeme 

ako vnútorný stav, vyvolávajúci individuálne správanie v činnostiach, ktoré 
zaručujú dosiahnutie stanoveného cieľa. Keďže výkonnosť je výsledkom 



119 
 

správania sa ľudí, jeho motívy sú kľúčové pri výbere motivácie 
u dobrovoľníkov a sociálnych pracovníkov pri výkone sociálnej práce.  

 
 
Dobrovoľníkov - respondentov motivuje hlavne pmoc ľuďom, 

možnosť sebarealizácie, robiť dobro iným ľuďom, pomoc organizácii, 
potrebujú mať pocit uznania, bezpečia a tiež majú inú motováciu. 

 
Tab. č. 7: Motivácia dobrovoľníkov 

 

Motivácia Počet

možnosť sebarealizácie 65

pocit uznania 22

dobro iných ľudí 62

pomoc ľuďom 104

pomoc organizácii 57

pocit bezpečia 7

iná motivácia 4

 

 
Graf 7: Motivácia sociálnych pracovníkov 

 
Motivácia u sociálnych pracovníkov je založená hlavne na pomoci 

ľuďom, možnosti sebarealizácie, snažiť sa robiť dobro iným ľuďom, 
pomôcť organizácii a mať aj uznanie za svoju prácu. 

 
Tab. č. 8: Motivácia sociálnych pracovníkov 

 



120 
 

Motivácia Počet

možnosť sebarealizácie 6

pocit uznania 1

dobro iných ľudí 4

pomoc ľuďom 13

pomoc organizácii 2

pocit bezpečia 0

iná motivácia 0

 
 Človek má prirodzenú túžbu sa rozvíjať a byť obohatením pre seba 
a pre spoločnosť v ktorej žije.  „Pomoc druhému človeku je podmienená 
uspokojením svojich potrieb, pocitom istoty a bezpečia vo svojej vlastnej 
rodine. Uspokojenie svojich potrieb nepojednáva len o sebeckosti človeka, 
ale chce povedať, že iba vyrovnaní ľudia s veľkým srdcom vedia 
pomáhať, dokážu prekonať svoje utrpenie a pomáhať iným. Táto pomoc sa 
uskutočňuje prostredníctvom zapájania sa do neziskových činností, aktivít 
a projektov. Dobrovoľník i sociálny pracovník je ochotný investovať hlavne 
svoj čas, schopnosti, vedomosti, zručnosti a skúsenosti nadobudnuté či už 
v osobnom alebo profesionálnom živote tým, ktorí to potrebujú.“207 
Dobrovoľníka nemotivuje finančná odmena, aj keď pokrytie nákladov 
spojených s výkonom dobrovoľníckej činnosti je potrebná. 
 

Mounierov  personalizmus 
 

Hlavným cieľom Mounierovnho personalizmu je pretvorenie sveta 
spoločenských vzťahov na svet osobných vzťahov. Vzhľadom k časovej 
a pracovnej vyťaženosti človeka, je veľmi ťažké nájsť si priestor pre 
duchovný rozvoj každého človeka. Je potrebné si  uvedomiť, že človek je 
ľudská bytosť. Predstava koncepcie človeka aj osoby208: 

1. Psychologická štruktúra ľudskej osoby, ktorú Mounier nazýva 
vtelená existencia, vtelený duch, duša a telo predstavujú jednotu 
a sú zdrojom jednej a tej istej skúsenosti. 

2. Transcendencia osoby voči prírode. Človek sa vyznačuje 
schopnosťou odpútať sa od prírody. Je jediný, ktorý pozná celý 

                                                 
207 KMECOVÁ, J. Investovanie v sociálnej práci, s. 234. 
208 STOLÁRIK, S. Niekoľko poznámok k personalizmu ako aj pokus o načrtnutie 
personalizmu nádeje. In Personalizmus a súčasnosť I., s. 141. 



121 
 

svet a jediný, ktorý ho premieňa, hoci je najnemohúcejší zo 
všetkých bytostí.  

3. Otvorenosť voči ostatným a voči svetu – komunikácia: prvý 
pohyb, ktorý ľudská bytosť odhalí na počiatku svojho detstva je 
pohyb smerom k iným. Prvou skúsenosťou osoby je skúsenosť 
s inou osobou TY, a teda aj MY, je tu skôr ako JA.  

4. Dynamickosť: Život osoby je hľadanie jednoty, ktorá sa nikdy 
neuskutoční, a to hľadanie trvá až do smrti. 

5. Povolanie: Každá osoba má v sebe niečo, prečo ju na jej mieste, 
ktoré má vo svete, nemôže zastúpiť žiadna iná osoba. 

6. Sloboda: ide o takú vládu nad sebou a nad vecami, že človek je 
skutočne zvrchovaným pánom, nie je nerozlučne zviazaná 
s osobným bytím, ako odsúdenie, ale človek ju má ako dar, môže ju 
prijať, alebo odmietnuť.  
 
Človek sa vyvíja v spoločnosti, kde odpovedá na vlastné povolanie 

a uskutočňuje vlastné ciele, ktoré sa odohrávajú medzi duchovným životom 
človeka a jeho materiálnymi podmienkami. V dnešnej spoločnosti mnohí 
ľudia hľadajú hranicu medzi dostatočnými podmienkami na prežitie 
a zároveň nadmerným ekonomickým bohatstvom. V popredí stále musí byť 
dobro a rozvoj osoby a nie získavanie bohatstva upriamené iba na zisk bez 
ohľadu na človeka. „Zmyslom spoločenského života je rozvoj ľudskej 
osoby, a nie jej obmedzenie. Dynamický charakter spoločenského života si 
vyžaduje kontinuálnu adaptáciu meniacich sa medziľudských vzťahov, čo 
spôsobuje chvíľkové napätia, medzi jednotlivcom a spoločenstvom, ale to 
neznamená popretie individuálnej slobody.“209 Komunikácia medzi 
dobrovoľníkmi, sociálnymi pracovníkmi a vedením ogranizácie má byť 
základom pre osobný rozvoj zameraný na formáciu človeka s dôrazom na 
duchovné hodnoty.  „Rozhovor medzi ľuďmi je vlastne rozhovor, kde každý 
hovorí sám so sebou a vo vzácnych chvíľach vznikne niečo zvláštne, čo 
nazývame prepojením, interakciou, pochopením, inšpiráciou, impulzom, 
súzvukom a podobne. Tak ako informácia nie je znalosť, komunikácia nie je 
prenos informácií. Komunikácia je druh interakcie, ktorá spôsobuje 
vzájomnú koordináciu správania, teda koordináciu činností. Následkom 
komunikácie je akcia. Aká akcia? Následkom dobrej komunikácie na 
workshope je riešenie a jeho realizácia. Následkom dobrej komunikácie na 
porade je presadenie zmeny.“210 

Ak organizácia chce poskytovať kvalitné sociálne služby, v prvom 
rade musí mať zvládnutú komunikáciu vo vnútri organizácie, či už ide 

                                                 
209 DANCÁK, P. Personalistický rozmer vo filozofii 20. storočia, s. 80. 
210 KOŠTURIAK, J. Úvahy na každý deň. Zamyslenia a otázky o manažmente, podnikaní 
a živote, s. 17. 



122 
 

o vnútornú alebo vonkajšiu komunikáciu. Musí poznať osobnosť každého 
dobrovoľníka a sociálneho pracovníka a poskytnúť mi dostatočnú motiváciu 
k lepším výkonom, avšak s ohľadom na ich osobnosť a fyzickú zdatnosť. 
„Takmer vo všetkých zamestnaniach sú potrebné komunikácia a interakcia. 
Komunikácia je prenos a výmena informácií. Informácia, či už písomná, 
alebo ústna, sa prenáša formálnymi komunikačnými kanálmi, a to smerom 
nadol, nahor alebo laterálne. Jedným z najhlavnejších problémov  
podnikovej komunikácie je zlyhanie pri prijímaní či pochopení správy. Toto 
zlyhanie môže byť dôsledkom mnohých činiteľov vrátane charakteru 
správy.“211 Komunikácia by sa nemala sústrediť iba na moderné 
komunikačné prostriedky, ale mal by sa hľadať optimálny spôsob 
komunikácie, ktorý bude nápomocný v osobnostnom rozvoji človeka. 

Práve komunikácia je prostriedok riadenia, vedenia a motivovania 
ľudí. Je veľmi zaujímavé sledovať spoločnosť, akú komunikáciu používa 
a ako táto komunikácia vplýva na človeka, komunitu, či celú spoločnosť. 
„Komunikácia však nie je konverzácia. V komunikácii je schopnosť tvorby 
otázok niekedy dôležitejšia ako formulácia odpovede. Otázky sú dôležité, 
lebo väčšinou vedú k akcii. Každé prečo nás posúva ďalej v poznaní. 
Zamyslime sa nad tým, prečo komunikujeme. Nie preto, aby sme si vymenili 
informáciu, alebo sa pobavili. Komunikujeme preto, aby nastala akcia.“212 
Komunikácia je nepopierateľne dôležitý prostriedok vedenia, riadenia a 
motivovania ľudí v  organizácii. 

Človek má prirodzenú túžbu sa rozvíjať a byť obohatením pre seba 
a pre spoločnosť v ktorej žije. Človek práve prostredníctvom slobody sa 
rozhoduje, kto a čo ho bude formovať a od čoho závisí jeho ďalší rozvoj. 
Túto formáciu ovplyvňujú vzájomné interakcie medzi človekom 
a spoločnosťou. „Sloboda sa prejavuje v tvorivej činnosti človeka. Tvorivou 
činnosťou sa osoba vyjadruje, a tým napĺňa svoju slobodu. S čím väčšou 
slobodou sa realizuje istý akt, čiže čím viac ho určuje samotná osoba a nie jej 
vzťahy k situáciám a jednotlivým detailom, tým dlhšie tento akt trvá 
a preniká duchovným životom osoby. Život človeka nemôže riadiť strach 
ani autoritatívne nútenie. Ak má čokoľvek v živote (na svete) hodnotu, tak 
sa to môže uskutočniť iba vďaka slobode.“213 Práve táto sloboda dáva 
človeku priestor pre sebarealizáciu a vlastný rozvoj, ale prostredníctvom 
vlastného rozvoja je dôležitý rozvoj celej spoločnosti. Výsledkom rozvoja 
osobnosti je úspech.  
 

                                                 
211 BERRYOVÁ, L. M. Psychológia v práci, s. 466. 
212 KOŠTURIAK, J. Úvahy na každý deň. Zamyslenia a otázky o manažmente, podnikaní 
a živote, s. 17. 
213 SŁOMSKI, W. Úvod do filozofie Emmanuela Mouniera, s. 8. 



123 
 

„Personalizmus spája morálku so slobodou, pričom filozoficky stojí 
na kresťanskom základe. Medzi základné princípy ekonomického 
personalizmu patrí ľudská dôstojnosť, sociálny charakter človeka, význam 
sociálnych inštitúcií, vedľajšia úloha štátu, tvorba bohatstva, ekonomická 
sloboda (v pozitívnom zmysle), priorita kultúry a ďalšie. Predpokladom 
slobody je pravda (cf. Jn 8, 32) a jedinou skutočnou slobodou je sloboda 
mysle. Negatívnu slobodu (v zmysle „nezasahovať“) personalizmus odmieta 
ako iluzórnu, povrchnú, jednostrannú, slobodu, ktorá zlyháva pri pochopení 
pravdy o človeku a univerze. Za postojom ekonomických personalistov je 
viera že existuje jedna pravda (a nie štyri alebo päť, ako to naznačujú 
niektorí humoristi). Samozrejme, ciest k nej a spôsobov artikulácie viery je 
veľa. Inými slovami, veci nejako sú, avšak veľa (ak nie všetko) závisí od 
toho, ako sa k realite postavíme.“214  

„Raz budeme musieť nahradiť rast HDP rastom šťastia a kvality 
života. Raz nahradíme zlato pitnou vodou a platinu čistým vzduchom. Raz 
tu nebudeme, ak nezastavíme tento zhubný rast.“215 Z tohto pohľadu „je 
dobré, ak  sa o človekovi hovorí aj z inej strany, ak vznikajú a silnejú 
argumentačné úvahy, ktoré sa usilujú nielen potvrdiť existenciu človeka, ale 
zároveň poukázať na veľkosť a dôstojnosť človeka v čo možno najširšom 
spektre.“216 Pri pohľade do budúcnosti je potrebné zdôrazniť, že 
„budúcnosť môžu mať iba ľudia a národy, ktoré vedia zveľaďovať to, čo im 
zanechali ich rodičia a prarodičia.“217 

Záujmy a pohnútky sa majú sústrediť na rozvoj a rast spoločnosti 
a nemajú degradovať jednotlivca ani spoločnosť. Len spoločným úsilím 
a celistvým pohľadom je možné dosahovať vynikajúce výsledky s ohľadom 
na všetky aspekty života celej spoločnosti. V kontexte musia byť zohľadnené 
všetky oblasti spoločnosti nevynímajúc životné prostredie, v ktorom človek 
žije a ktoré ho ovplyvňuje. „Rovnako aj manažér, ktorý chce riadiť podnik, 
musí rozumieť celej zložitej sústave jeho riadenia. Najviac inovácií vzniká na 
rozhraniach odborov, mnohí úspešní manažéri, inovátori alebo vedci 
študovali niekoľko odborov, a práve preto boli úspešný. Budeme musieť 
prepájať tunely špecializácie, ktoré sme si vytvorili. Svet okolo nás je celistvý 
a my musíme rozumieť celku, nie iba jeho jednotlivým častiam.“218 Dôraz je 

                                                 
214 HRUBČO, M. Konzervativizmus ako viera v zázrak? Sloboda z kresťanskej perspektívy. 
[online]. 
215 KOŠTURIAK, J. Úvahy na každý deň. Zamyslenia a otázky o manažmente, podnikaní 
a živote, s. 13. 
216 STOLÁRIK, S. 5 x Člověk. Reálna existencia človeka, s. 7. 
217 KOŠTURIAK, J. Úvahy na každý deň. Zamyslenia a otázky o manažmente, podnikaní 
a živote, s. 20. 
218 KOŠTURIAK, J. Úvahy na každý deň. Zamyslenia a otázky o manažmente, podnikaní 
a živote, s. 12. 



124 
 

potrebné dávať na zodpovednosť človeka k sebe samému, spoločnosti 
a v prostredí, v ktorom žije.  
 

 
ZOZNAM POUŽITEJ LITERATÚRY 
 
ASSLÄNDER, F. - GRŰN, A. 2008. Time management jako duchovní úkol. 
2010. Kostelní Vydří: Karmelitánské nakladatelství, 2008. 223 s. ISBN 978-
80-7195-338-8. 
BERRYOVÁ, L. M. 1998. Psychológia v práci. Bratislava: Vydavateľstvo 
Ikar, 2009. 693 s. ISBN 978-80-551-1842-0.  
DANCÁK, P. 2009. Personalistický rozmer vo filozofii 20. storočia. Vydanie 
prvé. Prešov: Prešovská univerzita v Prešove, Gréckokatolícka teologická 
fakulta, 2009. 138 s. ISBN 978-80-8068-990-2.  
HRUBČO, M. Konzervativizmus ako viera v zázrak? Sloboda z kresťanskej 
perspektívy. [online].  [cit. 2011.11.09.]. Dostupné na internete: 
http://www.prave-spektrum.sk/article.php?147.  
KMECOVÁ, J. 2011. Investovanie v sociálnej práci. Vydanie: prvé. Prešov: 
DARE, o. z., 2011.249 s.  ISBN 978-80-970757-0-5. 
KOŠTURIAK, J. 2010. Úvahy na každý deň. Zamyslenia a otázky o 
manažmente, podnikaní a živote. Bratislava: Karmelitánske nakladateľstvo v 
Bratislave, 2010. 151 s. ISBN 978-80-89231-74-4. 
SŁOMSKI, W. 2006. Úvod do filozofie Emmanuela Mouniera. Prešov: 
Filozofická fakulta Prešovskej univerzity v Prešove, 2006. 138 s. ISBN 80-
8068-450-2. 
STOLÁRIK, S. 2010. Niekoľko poznámok k personalizmu ako aj pokus o 
načrtnutie personalizmu nádeje. In Personalizmus a súčasnosť I. Prešov: 
Prešovská univerzita v Prešove, Gréckokatolícka teologická fakulta, Katedra 
filozofie a regionalistiky, 2010. ISBN 978-80-555-0135. 
STOLÁRIK, S. 2010. 5 x Člověk. Pět pohledů za život člověka. České 
Budějovice: Nakladatelsví Jih, 2010. 56 s. ISBN 978-80-86266-36-7.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



125 
 

RELIGIOZITA ČI SPIRITUALITA? 
 

Ondrej ŠTEFAŇAK 
 
 

Abstrakt: Značná časť prvých predstaviteľov sociológie náboženstva v 19. storočí 
formulovala vedecké tézy o postupnej erózii resp. zániku náboženstva. Prvou klasickou 
teóriou v sociológii náboženstva bola teória sekularizácie v rôznych obmenách. Po takmer 
dvoch storočiach vonkoncom nie je také zrejmé, ak vôbec niekedy bolo, žeby náboženstvo 
malo úmysel odísť zo sveta ľudí. Dnešní sociológovia náboženstva hovoria o tom, že 
sacrum nezaniká, ale mení svoje miesto (napr. W. Piwowarski, J. Casanova, J. 
Mariański). Niektorí hovoria o posune v smere „od religiozity k spiritualite“ (napr. E. 
Barker, I. Borowik). Predstavovaná štúdia sa zaoberá práve týmito a im podobnými 
otázkami.    
 
Kľúčové slová: Náboženstvo. Religiozita. Sacrum. Sekularizácia. 
Spiritualita.  
 
Úvod 

Tvrdenie, že západná civilizácia sa ponáhľa smerom k sekularizmu 
a zániku religiozity, už dnes nie je také očividné, ako tomu bolo pred 
niekoľkými desiatkami rokov. Napredujúca sekularizácia súčasných 
spoločností prišla k svojim hraniciam, ktoré predstavujú potreby zmyslu, 
pocitu individuálnej a sociálnej identity, pravdivej autority. Na tomto pozadí 
sa ukazuje, že náboženstvo v takej či onakej forme je prvkom, ktorý 
nemožno jednoducho odstrániť zo spoločnosti. Nie je prechodnou fázou 
v rozvoji ľudstva, neprimeranou pre súčasné spoločnosti, ale univerzálnou 
charakteristikou ľudskej kondície.219  

Náboženstvo ako „prvotné svetlo“ v dnešnej dobe pripomína skôr 
mihotajúci sa plamienok dohasínajúcej sviece. To ale vôbec neznamená, že 
každú chvíľu zhasne úplne, a v dôsledku toho sa ponoríme do chaosu 
záležitostí všedného dňa. Súčasné propozície ponímania náboženstva sú 
veľmi rôznorodé. Dynamický charakter vzťahov medzi meniacou sa 
každodennosťou a ideou poriadku a súladu, o akej hovoria náboženské 
symboly, nedovoľuje úplne predvídať formu náboženstva zajtrajška.220 
Najmä v posledných desaťročiach pozorujeme zmeny náboženstva 
a religiozity, ktoré idú v rôznych, často neočakávaných a nepredpokladaných 
smeroch. 

                                                 
219 M. Libiszowska-Żółtkowska, Przedmowa, in: J. Mariański, Sekularyzacja i desekularyzacja w 
nowoczesnym świecie, Wydawnictwo KUL, Lublin 2006, s. 8-9. 
220 A. A. Szafrański, Geertz a antropologiczne dyskusje wokół religii, Wydawnictwo KUL, Lublin 
2007, s. 197-199. 



126 
 

Náboženstvo je predmetom záujmu mnohých vedeckých disciplín. 
Medzi nimi nachádza svoje stabilné miesto taktiež sociológia náboženstva, 
na pôde ktorej sa situuje predstavovaná štúdia o formách sacrum včera a 
dnes. Značná časť prvých predstaviteľov sociológie náboženstva v 19. 
storočí formulovala vedecké tézy o postupnej erózii resp. zániku 
náboženstva. Prvou klasickou teóriou v sociológii náboženstva bola teória 
sekularizácie v rôznych obmenách. Po takmer dvoch storočiach vonkoncom 
nie je také zrejmé, ak vôbec niekedy bolo, žeby náboženstvo malo úmysel 
odísť zo sveta ľudí. Dnešní sociológovia náboženstva hovoria o tom, že 
sacrum nezaniká, ale mení svoje miesto. Niektorí hovoria o posune v smere 
„od religiozity k spiritualite“. Predstavovaná štúdia sa zaoberá práve týmito 
otázkami, a to v dvoch častiach 1) Teória sekularizácie a jej spochybnenie; 2) 
Sacrum a jeho premeny v súčasnom svete. 

 
1) Teória sekularizácie a jej spochybnenie 

Teória o istej erózii náboženstva v dôsledku modernizačných 
procesov (teória sekularizácie) je v sociálnych vedách prítomná už od 
momentu ich vzniku. V podstate nebola závažným spôsobom spochybnená 
až do osemdesiatych rokov minulého storočia, keď sa tak na poli 
empirickom ako aj teoretickom začalo s jej dosť závažným 
spochybňovaním.221 Klasická téza sociológie náboženstva, ak ju možno 
takto nazvať, mala svoj prameň v duchu sociológie prvej generácie a jej 
bezprostredných teoretických inšpirácií – sociológie A. Comta (1798 – 
1857), K. Marxa (1818 – 1883), neskôr M. Webera (1864 – 1920) a E. 
Durkheima (1858 – 1917). Avšak vo verzii ostatných dvoch, ktorých možno 
nazvať klasikami sociológie náboženstva, sa stala zároveň predmetom 
systematického štúdia.222 

Teória sekularizácie nie je jednoliata. V súvislosti s touto 
skutočnosťou je zaujímavý postreh J. Casanovu, amerického sociológa 
náboženstva, ktorý píše: „Hlavným omylom teórie sekularizácie, 
opakovaným rovnako v dielach jej vyznávačov ako aj protivníkov, omylom, 
ktorý ju urobil takmer neužitočnou pre sociálne vedy, je stotožňovanie 
historických sekularizačných procesov s ich predpokladanými dôsledkami 
pre osudy náboženstva“.223 Ten istý autor opisuje, čo treba rozumieť pod 
„základnou tézou“, a čo pod dvoma inými tézami, ktoré mali vysvetľovať, 
čo sa stane s náboženstvom v dôsledku procesu sekularizácie.  

Základnou a kľúčovou tézou teórie sekularizácie je „konceptualizácia 
procesu sociálnej modernizácie ako procesu funkčnej diferenciácie 
                                                 
221 T. Doktór, Wokół problemu sekularyzacji, in: P. Norris, R. Inglehart, Sacrum i profanum. 
Religia i polityka na świecie, NOMOS, Kraków 2006, s. 7. 
222 A. Wójtowicz, Współczesna socjologia religii. Założenia, idee, metody, Millenium, Tyczyn 2004, 
s. 65. 
223 J. Casanova, Religie publiczne w nowoczesnym świecie, NOMOS, Kraków 2005, s. 47. 



127 
 

a emancipácie svetských sfér – predovšetkým štátu, ekonomiky a vedy – 
z náboženskej sféry, ako aj procesu súbežnej diferenciácie a špecializácie 
náboženstva v rámci vlastnej novo odkrytej náboženskej sféry“.224 K tejto 
základnej téze sa pridružujú ešte dve iné. Prvá z nich – téza o zániku 
náboženstva – predpokladala, že proces sekularizácie spôsobí postupné 
zanikanie náboženstva, ktoré nakoniec, ako dodávali radikálne verzie, 
zanikne úplne. Druhá téza – privatizačná – predpokladala, že proces 
sekularizácie vyústi v privatizácii a marginalizácii náboženstva v modernom 
svete.225 

Keď sociológia náboženstva hovorí o teórii sekularizácie, treba mať 
túto teóriu na pamäti, ako som vyššie opísal, v jej „trojjedinej“ podobe. 
Ľahko zjednodušujúc možno opisovanú teóriu predstaviť s J. Mariańským: 
„Sociálna modernizácia (industrializácia, urbanizácia, sociálna mobilita, 
nárast vzdelania atď.) vedie k oslabeniu religiozity“.226 Takto pochopená 
teória sekularizácie mala v sociálnych vedách „bezkonkurenčnú pozíciu“ ešte 
v sedemdesiatych rokoch minulého storočia. Do polovice osemdesiatych 
rokov vlastnila status „sociologickej dogmy“, ktorú mal potvrdzovať 
predovšetkým všeobecný pokles náboženskej praxe. 

Jedným z prvých sociológov, podávajúcich kritike klasickú tézu 
sociológie náboženstva, bol Th. Luckmann. Vo svojej knihe nazvanej 
Neviditeľné náboženstvo z roku 1967 podrobuje túto teóriu podrobnej analýze. 
Povedal, že náboženstvo v súčasnej spoločnosti nezaniká, ale mení svoje 
miesto. Toto tvrdenie je veľmi úzko spojené s jeho vlastným ponímaním 
náboženstva, ktoré de facto stotožňuje so svetonázorom, bez ktorého si 
možno len veľmi ťažko predstaviť nejakého jednotlivca či spoločnosť.227 
Od toho času vedci rôznych krajín – na základe výskumov a empirických 
poznatkov – potvrdzujú, že teória sekularizácie už nie je „sociologickou 
dogmou“ a zároveň poukazujú na jej „konkurentky“: predovšetkým na 
teórie individualizácie, deprivatizácie, desekularizácie a teóriu 
„náboženského trhu“. Poukazujú taktiež na dve slovné spojenia, ktoré 
mnoho hovoria o procesoch premien na náboženskej scéne súčasného sveta. 
Ide o slovné spojenia: „believing without belonging“ („viera bez 
príslušnosti“) a „belonging without believing“ („príslušnosť bez viery“).228 

Prvou „konkurentkou“ klasickej teórie sekularizácie je teória 
náboženskej individualizácie, ktorú treba vidieť v kontexte všeobecnej 
individualizácie. „Individualizácia náboženstva znamená, že jednotlivec 

                                                 
224 Tamže, s. 47. 
225 Tamže, s. 47-48. 
226 J. Mariański, Sekularyzacja i desekularyzacja w nowoczesnym świecie, Wydawnictwo KUL, 
Lublin 2006, s. 23. 
227 Th. Luckmann, Niewidzialna religia. Problem religii we współczesnym społeczeństwie, NOMOS, 
Kraków 1996, s. 88, 91, 106. 
228 D. Hervieu-Léger, Religia jako pamięć, NOMOS, Kraków 1999, s. 219-220. 



128 
 

konštruuje svoje náboženské univerzum autonómnym spôsobom, podľa 
vlastných preferencií a pravidiel (´majstrovanie´). Súčasný človek nielen 
môže rozhodovať o svojej religiozite vo väčšom rozsahu ako v minulosti, ale 
v istom stupni musí o nej rozhodovať. Stojí pred nevyhnutnosťou výberu, 
dokonca aj vtedy, keď kritériá výberu nie sú zreteľné a nemožno úplne 
predvídať ani jeho dôsledky (zindividualizovaná náboženská biografia)“.229 
Osobná identita sa stáva vo svojej podstate privátnou skutočnosťou (v tom 
aj náboženská identita). Je to azda najrevolučnejšia charakteristika súčasného 
sveta. Jednotlivec, zameraný úplne na svoju osobu, doslova ako 
v supermarkete si vlastnoručne vyberá náboženské tovary a skladá z nich 
individuálne „menu“.230  

Odlišný prístup k opisovanej problematike predstavuje „teória 
náboženského trhu“, ktorá sa pozerá na fenomén náboženstva zo strany 
ponuky. Model náboženského trhu neberie do úvahy dopyt po náboženstve 
a jeho „produktoch“ (ako to robí teória sekularizácie a prihovára sa za jeho 
pokles), ktorý prijíma za stály. Namiesto toho sa koncentruje na spôsob, 
akým sa náboženská sloboda a činnosť konkurujúcich náboženských 
inštitúcií činným spôsobom podieľajú na vytváraní náboženskej ponuky. 
Podľa opisovanej teórie rozkvet náboženstva na istých miestach a pokles 
jeho popularity na iných miestach záleží od činnosti, usilovnosti 
a efektívnosti náboženských predstavených a organizácií.231 Náboženstvo sa 
tu redukuje na kategóriu tovaru, religiozita na konzumné správanie 
a náboženské organizácie sa predstavujú ako podnikatelia.232 Je zrejmé, že 
takto sformulovaná teória nezahŕňa celý obsah náboženských procesov 
v súčasnom svete, ale v rámci komplementarity sociologických teórií ponúka 
svoje vlastné vysvetlenia. Nemožno ignorovať ľudskú racionalitu, ktorá 
charakterizuje väčšiu časť ľudského správania. Zriedkakedy však dokáže 
ponúknuť úplné vysvetlenie problému, oddelene od iných činiteľov.233 

Obidve spomenuté konkurentky klasickej teórie sekularizácie (a tiež 
ďalšie, ktoré som tu nespomenul) sa prihovárajú za dôležitosť náboženstva 
aj v modernom, aj v postmodernom svete. Fakt, že pozorujeme pokles 
v oblasti náboženskej praxe v inštitucionálnych cirkvách, nemusí znamenať 
to isté, čo zánik náboženstva, ako predpokladala klasická téza sekularizácie. 
To však neznamená, že náboženstvo a religiozita ostávajú v súčasnom svete 

                                                 
229 J. Mariański, Sekularyzacja i desekularyzacja w nowoczesnym świecie, Wydawnictwo KUL, 
Lublin 2006, s. 97. 
230 Th. Luckmann, Niewidzialna religia. Problem religii we współczesnym społeczeństwie, NOMOS, 
Kraków 1996, s. 30, 133, 135. 
231 P. Norris, R. Inglehart, Sacrum i profanum. Religia i polityka na świecie, NOMOS, Kraków 
2006, s. 38-39. 
232 E. Stachowska, Rynkowa teoria religii, in: Leksykon socjologii religii, red. M. Libiszowska-
Żółtkowska, J. Mariański, Verbinum, Warszawa 2004, s. 352.  
233 J. Beckford, Teoria społeczna a religia, NOMOS, Kraków 2006, s. 230, 232. 



129 
 

bezo zmien. Naopak, podliehajú zmenám, ktoré idú v rôznych, často 
neočakávaných a nepredpokladaných smeroch. A. Wójtowicz v tejto 
súvislosti hovorí o „kontinuu zmien od religiozity k spiritualite“.234 Tieto 
zmeny možno chápať ako prechod od uceleného náboženského 
svetonázoru v rámci konkrétnej náboženskej denominácie k bližšie 
nedefinovanému náboženskému cíteniu, často bez konkrétnych a trvalých 
hodnôt a noriem. Tejto koncepcii je obsahovo veľmi blízke vyššie 
spomínané slovné spojenie D. Hervieu-Léger: „viera bez príslušnostri”.235 

Odlíšenie religiozity od spirituality je sociologicky podstatné. 
V tradičnej sociológii je termín spiritualita používaný pre vnútorný rozmer 
religiozity (rozmer náboženskej skúsenosti), kým náboženstvo je definované 
vo vonkajších, objektívnych termínoch. V každom prípade, v sekularizačnej 
debate predstavuje spiritualita jeden z hraničných bodov kontinua zmien od 
cirkevnej religiozity k sprivatizovanej religiozite. Religiozita predpokladá 
spojenie s náboženskou inštitúciou, spiritualita skôr autonómiu jednotlivca. 
Samotný pojem spirituality bol použitý pre opis vitality religiozity bez 
inštitúcií, religiozity bez príslušnosti, religiozity rozmanitých synkretických 
formúl, nesúrodých požiadaviek, hodnôt a noriem. Uvoľnený vzťah 
k náboženským a etickým kódexom je vcelku dobrým ukazovateľom tohto 
procesu.236 
 
2) Sacrum a jeho premeny v súčasnom svete  

Náboženstvo – prejavujúce sa vo vyznávaní právd viery, hodnotách 
a formách kultu – obsahuje v sebe nevyhnutný vzťah k svetu sacrum, ktorý je 
odlišný od empiricky poznateľného sveta. Vzťah medzi kategóriou 
„náboženstvo“ a predstavami o svete sacrum je nevyhnutný a exkluzívny. Iné 
prvky môžu byť: 1. nevyhnutné a inkluzívne (napríklad spoločenstvo); 2. možné 
a exkluzívne (napríklad prax vyznávania hriechov); 3. možné a inkluzívne 
(napríklad púte, procesie, pôsty).237 Náboženská skúsenosť, ktorá je 
základom všetkých iných náboženských činností, sa prejavuje v pocite 
kontaktu s Niekým, kto je uznávaný za Sväté, Božské, Nadprirodzené, 
Transcendentné. Byť v interakcii s niečím „celkom iným“ sa prejavuje 
v takých zážitkoch, ako: vedomie prítomnosti Boha, pocit strachu alebo 
bezpečia, dôvera, nájdenie zmyslu života, pocit viny, bohabojnosť, pokora, 
morálna povinnosť, obrátenie, zmierenie, láska a podobne.238 

                                                 
234 A. Wójtowicz, Współczesna socjologia religii. Założenia, idee, metody, Millenium, Tyczyn 2004, 
s. 198. 
235 D. Hervieu-Léger, Religia jako pamięć, NOMOS, Kraków 1999, s. 219-220. 
236 A. Wójtowicz, Współczesna socjologia religii. Założenia, idee, metody, Millenium, Tyczyn 2004, 
s. 198-200. 
237 W. Piwowarski, Socjologia religii, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 2000, s. 38-39. 
238 J. Mariański, Kondycja religijna i moralna młodych Polaków, Zakład Wydawniczy NOMOS, 
Kraków 1991, s. 31. 



130 
 

Poľský nestor sociológie náboženstva, W. Piwowarski, vo svojej 
knihe Sociológia náboženstva píše: „[...] sacrum nezaniká, ale mení svoje miesto 
v spoločnosti, pretože ono sa prejavilo v nových spôsoboch mimo 
Cirkvi“.239 V súčasnom modernom svete môžeme pozorovať hlboké 
sociálno-kultúrne premeny, ktoré zásadným spôsobom vplývajú na sacrum 
v spoločnosti. Predstavitelia tzv. sekularizačnej teórie v sociológii tvrdia, že 
sacrum v akejkoľvek podobe zaniká. Ak ešte trvá, tak len v nejakej 
„zvyškovej“ podobe. Časom sa však napriek vyššie predstaveným názorom 
ukázalo, že moderná doba nevylučuje sacrum. Súčasný svet je 
charakterizovaný nielen spontánnou sekularizáciou, ale aj „hladom po spáse 
a transcendencii“. 

V tejto súvislosti sa nám nasúvajú zaujímavé otázky: Ako vplýva 
súčasná moderná doba na sacrum? Ide o jednosmerný alebo obojsmerný 
vplyv? Vplýva len moderná doba na sacrum alebo aj sacrum na modernú 
dobu? Aká je perspektíva spoločného jestvovania týchto dvoch kategórií? 
Šíriaci sa indiferentizmus sa prihovára za formovanie moderného 
spoločenstva vyzutého zo sacrum. Nie je to však očividné, keďže na Západe 
sa už od šesťdesiatych rokov minulého storočia objavujú nové tendencie, 
ktoré zodpovedajú kategóriám sformulovaným prostredníctvom W. Jamesa.  

Tento sociológ náboženstva rozlišuje medzi koreňmi (roots) 
a ovocím (fruits). Prvá kategória sa spája s tradíciou a spočíva 
v zdôrazňovaní minulosti a tradície. Druhá sa spája s pluralitnou 
súčasnosťou a spočíva v zdôrazňovaní náboženskej skúsenosti a z nej 
plynúcich plodov. Obidva vymenované úkazy sú prítomné v moderných 
spoločnostiach. Dôkazom toho je v mnohých krajinách silnejúca ľudová 
religiozita, ako aj nové náboženské hnutia a komunity, najmä uprostred 
mládeže. Už len tieto dva úkazy svedčia o obojsmernosti náboženských 
premien v moderných krajinách, čo znamená, že sacrum nie je len závislou 
premennou od modernej doby. Sacrum je taktiež nezávislou premennou od 
modernej doby a vplýva na ňu. Moderná doba nevylučuje sacrum, čo však 
neznamená, že nie je ono ohrozené rôznymi ideológiami, ktoré majú svoj 
základ v krajne sekulárnej vízii sveta a človeka. Spolu s W. Piwowarským 
možno prijať tvrdenie, že súčasné sacrum je viac ohrozené ideologickou 
ofenzívou, než procesom sociálno-kultúrnych premien.240 

 
Záver 

Aj na základe predstavenej reflexie sa pokus odpovedať na otázku, čo 
je náboženstvom a čo ním nie je, v dnešnej dobe stáva ešte viac 
komplikovaným, zvlášť v perspektíve výskumov mimocirkevných 
náboženských hnutí alebo „akoby“ náboženských, privátnej religiozity či 

                                                 
239 W. Piwowarski, Socjologia religii, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 2000, s. 173. 
240 Tamže, s. 173-174, 183-184. 



131 
 

spirituality.241 Tento fakt spôsobuje, že termín „náboženstvo“ si čoraz 
častejšie vyžaduje upresňujúce doložky – napríklad: cirkevné (R. Towler), 
ľudové (E. Ciupak, W. Piwowarski), obyvateľské (R. N. Bellah), neviditeľné 
(Th. Luckmann), privátne (I. Borowik), verejné (J. Casanova) a pod.242 Vo 
všetkých týchto a mnohých iných podobách náboženstva je nejakým 
spôsobom prítomné sacrum, Boh, Transcendentná skutočnosť, niečo, čo nás 
presahuje. 

Hlboké premeny sociálnej organizácie ľudského sveta a životných úloh 
spôsobili rozptýlenie sacrum, jeho štrukturálnu transformáciu, časom 
redukciu, avšak nezdá sa, žeby podstatné funkcie, ktoré plní náboženstvo, 
podľahli atrofii. Populárna kultúra nielenže nevyriešila základné problémy 
ľudskosti: náhodnosť, utrpenie, smrť a ďalšie, ale ešte aj zaclonila ich 
skutočný rozmer.243 Skutočnosť rôznorodých ťažkostí, problémov, 
prekážok a utrpenia naďalej jestvuje a nejako si s tým treba poradiť. 
Náboženstvo predstavuje spôsob radenia si s týmito otázkami 
a existenciálnou obavou (obavou, že všetko zanikne, a teda že všetko je 
jedným veľkým nezmyslom). Ako si môžeme všimnúť, sociológia nehovorí 
nič o vzniku resp. božskom pôvode náboženstva, čo ešte neznamená, že ho 
vylučuje. Jednoducho na túto tému nemá čo povedať. Avšak 
sprostredkovane potvrdzuje pravdu, ktorú tvrdia aj teológovia, že človek je 
od prirodzenosti náboženským bytím. Náboženstvo sa aj dnes ukazuje ako 
veľká životná sila (ak ňou vôbec niekedy prestalo byť), ktorá vonkoncom 
nemá úmysel zaniknúť zo života ľudí.244 

 
 

ZOZNAM POUŽITEJ LITERATÚRY 
 
Beckford J., Teoria społeczna a religia, NOMOS, Kraków 2006. 
Casanova J., Religie publiczne w nowoczesnym świecie, NOMOS, Kraków 2005. 
Doktór T., Wokół problemu sekularyzacji, in: P. Norris, R. Inglehart, Sacrum 

i profanum. Religia i polityka na świecie, NOMOS, Kraków 2006, s. 7-22. 
Hervieu-Léger D., Religia jako pamięć, NOMOS, Kraków 1999. 
Libiszowska-Żółtkowska M., Definicje socjologiczne religii, in: Leksykon socjologii 

religii, red. M. Libiszowska-Żółtkowska, J. Mariański, Verbinum, 
Warszawa 2004, s. 66-69. 

                                                 
241 J. Mariański, Religijność społeczeństwa polskiego w perspektywie europejskiej. Próba syntezy 
socjologicznej, NOMOS, Kraków 2004, s. 38. 
242 M. Libiszowska-Żółtkowska, Definicje socjologiczne religii, in: Leksykon socjologii religii, red. 
M. Libiszowska-Żółtkowska, J. Mariański, Verbinum, Warszawa 2004, s. 66. 
243 M. Sroczyńska, Życie „na przemiał” a religia – wyzwanie dla socjologa, in: Religia a gospodarka. 
Suplement, red. S. Partycki, Wydawnictwo KUL, Lublin 2005, s. 57. 
244 O. Štefaňak, Úvod do sociológie, Pedagogická fakulta Katolíckej univerzity v Ružomberku, 
Ružomberok 2009, s. 80. 



132 
 

Libiszowska-Żółtkowska M., Przedmowa, in: J. Mariański, Sekularyzacja 
i desekularyzacja w nowoczesnym świecie, Wydawnictwo KUL, Lublin 2006, s. 
5-10. 

Luckmann Th., Niewidzialna religia. Problem religii we współczesnym społeczeństwie, 
NOMOS, Kraków 1996. 

Mariański J., Kondycja religijna i moralna młodych Polaków, Zakład Wydawniczy 
NOMOS, Kraków 1991. 

Mariański J., Religijność społeczeństwa polskiego w perspektywie europejskiej. Próba 
syntezy socjologicznej, NOMOS, Kraków 2004. 

Mariański J., Sekularyzacja i desekularyzacja w nowoczesnym świecie, Wydawnictwo 
KUL, Lublin 2006. 

Norris P., Inglehart R., Sacrum i profanum. Religia i polityka na świecie, NOMOS, 
Kraków 2006. 

Piwowarski W., Socjologia religii, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 2000. 
Sroczyńska M., Życie „na przemiał” a religia – wyzwanie dla socjologa, in: Religia a 

gospodarka. Suplement, red. S. Partycki, Wydawnictwo KUL, Lublin 2005, 
s. 55-58. 

Stachowska E., Rynkowa teoria religii, in: Leksykon socjologii religii, red. M. 
Libiszowska-Żółtkowska, J. Mariański, Verbinum, Warszawa 2004, s. 
352-354.  

Szafrański A. A., Geertz a antropologiczne dyskusje wokół religii, Wydawnictwo 
KUL, Lublin 2007. 

Štefaňak O., Úvod do sociológie, Pedagogická fakulta Katolíckej univerzity 
v Ružomberku, Ružomberok 2009. 

Wójtowicz A., Współczesna socjologia religii. Założenia, idee, metody, Millenium, 
Tyczyn 2004. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



133 
 

TOLERANCIA A SOCIÁLNE PREDSUDKY 
V MULTIKULTÚRNEJ REALITE 21. STOROČIA 

 
Peter LACA 

 
Abstract: Tolerance and social prejudices are in terms of multicultural reality of the 

21st century one of the most important barriers to successful implementation of the 
operation of individuals in society. The very nature of most social prejudices rooted in 
different phobias, which are often serious obstacles to healthy and strong interpersonal 
relationships. These are then reflected certain socio-moral deficiency in individuals and in 
groups to assess various situations, phenomena and norms of social life. 

 
Úvod 
Vari neexistuje v živote človeka oblasť, v ktorej by nebola dôležitá 

a potrebná tolerancia. V každodennom živote sa každý z nás môže denne 
stretávať s jej rôznymi podobami. Môžeme vnímať, ako ju každý potrebuje 
pre svoj život, ako je nevyhnutná pre slobodné dýchanie. Našou achillovou 
pätou je však neraz menej rozvinutá schopnosť dávať ako brať. Nemáme 
problém toleranciu vyžadovať, horšie je to s jej rozdávaním a poskytovaním. 
Ak sme v niečom väčšina, kašleme na menšinu. Nás je viac, my máme 
pravdu. Ak sme v niečom „normálni“, nedovolíme sa „odlišným“ 
rozťahovať. Upierame im ich práva. Tí vedľa nás sú iní ako sme my? Tak 
nech sa naučia prispôsobovať a nevystrkovať rožky. Nuž, naozaj, byť 
tolerantní je iné ako chcieť, aby iní boli tolerantní k nám. Avšak bez 
reciprocity to nejde, pretože platí rovnica – koľko tolerancie poskytneme, 
presne toľko sa jej nám vráti. Vyzretosť a zrelosť spoločnosti sa hodnotí 
podľa miery tolerancie väčšiny voči menšine, silnejšieho voči slabšiemu, či 
zdravého voči hendikepovanému. Urobme všetko pre to, aby tolerancia 
vošla prednými dverami do každého srdca, príbytku, úradu, do každej 
skupiny a navždy poslala do zabudnutia svoju odvrátenú tvár – predsudkov a 
diskriminácie. 

 
Tolerancia a sociálne predsudky 
Medzi základnú otázku, ktorú si kladieme, a ktorou sa zaoberáme 

v tomto príspevku počas vedeckého kolokvia, patrí otázka pôsobenia 
tolerancie245 a sociálnych predsudkov,246 ktoré predstavujú v multikultúrnej 

                                                 
245 Tolerancia je rešpekt, akceptácia a uznanie bohatej rôznorodosti svetových kultúr, 
foriem prejavov a spôsobov života ľudí. Tolerancia je harmónia v rôznorodosti. Je 
pestovaná znalosťou, otvorenosťou, komunikáciou a slobodou myslenia, svedomia a 
viery. Tolerancia je byť samým sebou bez potreby vnucovania svojich pohľadov iným. 
Tolerancia nie je ustupovanie, blahosklonnosť alebo zhovievavosť. Tolerancia je 
predovšetkým aktívny prístup vyplývajúci z pochopenia všeobecných ľudských práv a 



134 
 

realite 21. storočia247 jednu z najdôležitejších prekážok pôsobenia jedincov 
v spoločnosti, samozrejme aj v zdravých a pevných medziľudských vzťahov. 
Je veľmi zvláštne, že ľudská spoločnosť v 21. storočí získala nemalé 
množstvo inkultúrnych skúseností, a napriek tomu sa vo svete rozmohol 
výskyt rôznych hnutí a prúdov, ktorých spoločným znakom je intolerancia 
a nepochopenie. Ich praktické pôsobenie je s jasným zámerom odsudzovať 
iných, alebo pôsobiť proti iným ľuďom. To prispieva k polarizácii 
spoločenského života. Ide tu o odmietanie rešpektu rôznosti identít 
(národnostnej, etnickej, rodovej, náboženskej) zo strany prúdov 
organizovaných intoleranciou.248  

Pod sociálnymi predsudkami treba predovšetkým chápať všeobecne 
zafixované postoje k okolitému svetu s negatívnym obsahom, pričom 
podstatným znakom negatívneho postoja je, že významne predurčuje 
budúce odmietavé správanie jednotlivca alebo skupiny.   J. Průcha 
vymedzuje predsudok ako „fixovaný, trvale zameraný postoj 
s emocionálnym podkladom, ktorý je zaujímaný k nejakým predmetom 
alebo určitým ľuďom.“249  

Predsudok je možné charakterizovať ako komplex predstáv, ktoré sú 
založené na predpokladoch, bez toho, aby boli dokázané. Pokiaľ niekoho 
ťažia predsudky, zvyčajne má tendenciu vidieť a konať výberovo len tie 
veci, ktoré súhlasia s jeho predstavami a s jeho konaním. Lepšie povedané: 
Ak si človek utvorí názor alebo mienku o inom človeku bez toho, pokiaľ ho 
ešte nepozná, na základe prijatých charakteristík, tak vtedy má predsudky. 
Z toho vyplýva, že predsudky sú komplexom predstáv, ktoré sú často 
predformované a založené na predpokladoch, bez toho, aby boli dokázané. 
Predsudky svojím účinkom porušujú ľudské práva v modernej ľudskej 
spoločnosti, zahŕňajúce sociálne práva a rovnosti všetkých ľudí vo svojej 
dôstojnosti a v právach. Sociálne predsudky spochybňujú zásadnú tézu tým, 
že prisudzujú jednotlivcovi alebo istej skupine tých druhých nižšiu ľudskú 
kvalitu, než má jednotlivec alebo skupina „postihnutá“ predsudkom. 

                                                                                                     
základných slobôd iných. Uplatňovanie tolerancie neznamená tolerovať sociálnu 
nespravodlivosť alebo vzdať sa svojho presvedčenia. Znamená to, že každý má slobodne 
mať svoje presvedčenie a akceptovať, že iní majú tiež svoje. 
246 Predsudky sú súborom nezdôvodnených, záporných postojov a stanovísk k javom 
a k iným ľuďom. Predsudok je dôsledok posudzovania a hodnotenia osôb alebo skupiny 
ľudí bez dostatočných poznatkov, pričom myslenie v predsudkoch je založené na 
stereotypoch. 
247 Multikultúrna realita, resp. multikulturizmus je existencia rôznych kultúr vedľa seba, 
zvyčajne v jednom štáte, v jednej spoločnosti. Môže však ísť aj o navzájom izolované 
skupiny. 
248 Porov. DEMJANČUK, N., DROTÁROVÁ, L.: Rasismus a vzdelávanie. Praha : Epocha, 
2005, s. 14. 
249 PRŮCHA J.: Interkulturní psychologie. Praha : ISV, 2004, s. 109. 



135 
 

Som muž, beloch, Slovák, kresťan, takmer štyridsaťročný, 
vysokoškolsky vzdelaný heterosexuál. Mnohé z týchto charakteristík ako 
uvádza psychológ R. Warošek si určite všimneme na prvý pohľad, ale 
niektoré nie sú badateľné voľným okom.250 Aj keď sme na základe tohto 
opisu získali základné informácie o človeku, nič o ňom ešte neprezrádzajú 
ako o človeku. Aký je, aký má charakter, ako sa správa k druhým ľuďom, aký 
je otec, manžel, psychológ, kolega, akú má povahu, temperament, čo má rád 
a čo nie, akými zásadami sa v živote riadi, či dokáže tolerovať odlišnosť. 
A napriek tomu niekedy stačí, aby sme hodnotili človeka podľa znakov, 
ktoré sú uvedené. Úplne si vystačíme s informáciami, ktoré nič nehovoria 
o kvalite jedinca, ale pre nás znamenajú tak veľa, že si dovolíme na ich 
základe človeka hodnotiť a vynášať o ňom súdy. Predstavme si, uvádza R. 
Warošek, že by sme sa na začiatku predstavili inak: „Som muž, mulat, 
moslim, Arab, dvadsaťosemročný homosexuál. Myslím si, že by sme mali asi 
s týmto profilom smolu. Môžem pochybovať, že by som si na Slovensku 
našiel prácu, určite by ma nikto nechcel za suseda a mnohí by len čakali, 
kedy spácham teroristický útok.“251 

Vnímanie a posudzovanie ľudí je často ovplyvňované predsudkami, 
ktoré sa dedia z generácie na generáciu a ktoré neraz bez racionálneho 
podkladu hendikepujú rôzne skupiny ľudí. Ženy sa nehodia na vedúce 
miesta, lebo ich ovplyvňujú emócie a sú zlé vodičky. Černosi sú lacná 
pracovná sila a zlodeji, Škóti sú lakomí a Severania sú chladní, Taliani sa stále 
len zabávajú a nepracujú. Francúzi sú promiskuitní a židia prefíkaní. A to je 
iba zlomok z predsudkov, prostredníctvom ktorých hádžeme ľudí príslušnej 
skupiny do jedného vreca bez toho, aby sme sa zaujímali o ich individualitu.  

Predsudok (prejudices) vyjadruje sám v sebe (pred-sud-ok) niečo 
významove, čo predbieha alebo predchádza racionálnu myšlienkovú 
operáciu, t.z. súd, úsudok a vyniká skôr než dochádza k rozumnému 
posúdeniu alebo zhodnoteniu situácie, stavu, osobnosti, charakteru a pod. 
Už D. Goleman vo svojej vedeckej práci naznačil, že v krízových situáciách, 
v hodnotení situačne neznámeho sú často city pred rozumom (raciom), 
intuitívne pred racionálnym.252 Nazdávame sa, že podobne je to aj 
s negatívnymi citmi a pocitmi ako sú hnev, zlosť, agresia, nenávisť a pod.  

Keď sa pokúsime rozobrať predsudok ako slovo, tak dôjdeme k tomu, 
že slovotvorným základom je sloveso súdiť a predpona naznačuje, že sa jedná 
o súd pred čímsi. Dá sa teda povedať, že ide o predčasný súd, keďže v 
latinčine, z ktorej sa predpona „pre“ prevzala, znamená táto pred hlavne v 
zmysle času. Jazyky, ktorých gramatickým základom ako uvádza R. Kucharik 

                                                 
250 WAROŠEK, R.: Tolerancia ako hra predsudkov. In: Časopis IMIDŽ – magazín pre 
zdravie, krásu, štýl, módu a rodinu. Košice : Ing. Daša Balogová, 2007, s. 11. 
251 Tamže, s. 11. 
252 GOLEMAN D.: Práce s emoční inteligencí. Praha : Columbus, 2000. 



136 
 

je práve latinský jazyk, však toto slovo osamote vyznačujú ako neutrálne 
a výrazovo neúplne a dodávajú k nemu ďalšie slovo, ktoré určuje, o aký 
predčasný súd ide, teda o dobrý, či zlý.253 V týchto jazykoch sa navyše 
rozlišuje medzi predsudkom ako súdom a predsudkom ako myšlienkovým 
konceptom. 

O definovanie predsudkov sa pokúsilo veľa vedcov. Medzi nimi, napr. 
G. W. Allport, ktorí považuje predsudky za „antipatiu založenú na chybnom 
a strnulom zovšeobecňovaní“, Cooper/McGaugh ich vymedzujú ako 
„sociálny postoj, ktorý vzniká pred, namiesto alebo napriek objektívnym 
dôkazom“, J. M. Jones ich chápe ako „negatívny postoj voči osobe alebo 
skupine, spočívajúci v sociálnom porovnávacom procese, v ktorom vlastná 
skupina je používaná ako porovnávacie kritérium“.254 Predsudky ako uvádza 
T. Šišková predstavujú teda zvláštny komplex v podstate nezdôvodnených 
postojov a stanovísk, ktoré si ľudia osvojujú celkom nenápadne pod 
vplyvom prostredia alebo ich prevezmú od nejakej „autority“. Sú to vlastne 
lacné barličky, s pomocou ktorých možno celkom ľahko prekonávať 
ťažkosti, ktoré sprevádzajú formovanie vlastného názoru na niečo, čo sa 
nejako vymyká ľudskému zabehnutému videniu okolitého sveta.255 

V televíznych spravodajstvách, školských inštitúciách, 
v psychologických ordináciách, v spovedniciach sa možno často stretať 
s rôznymi formami predsudkov a diskriminácií. Niektoré ich formy sú 
vypuklé, očividné, ktoré sa často spomínajú v médiách, no mnohé sú 
intímne, zahalené rúškom tajnosti, odohrávajúce sa v rodine medzi 
manželmi, rodičmi a deťmi, súrodencami. Ich závažnosť spočíva v tom, že 
deti vyrastajúce v rodine, kde sa praktizujú predsudky a diskriminácie sa 
mnohému učia napodobňovaním. Tým pádom si praktiky vedúce 
k intolerancii a diskriminácii osvojujú priamo od svojich vzorov, ktorými sú 
rodičia, starí rodičia, starší súrodenci, teda autority, od ktorých väčšinou 
preberajú spôsoby správania nekriticky. Takto sa prvky diskriminácie stávajú 
súčasťou nášho vnímania sveta a prístupu k ľuďom. Preto je dôležitá osveta 
a otvorenie tejto témy v rodinách, na školách, v spoločenstvách, aby sa 
eliminoval vplyv diskriminácie už na dieťa, či mladého človeka. Lebo 
význam a váha rodinnej výchovy vyplýva z toho ako to uvádza S. Laca, že 
v období svojho vývinu deti trávia v rodinnom i školskom prostredí najviac 
času a okrem toho intenzita výchovných vplyvov, ktorým detí v tomto 
prostredí podliehajú, sú umocnené vzájomnými citovými vzťahmi členov 
rodiny.256 S. Laca ďalej píše, že v období, keď detí všetky svoje predstavy, 

                                                 
253 KUCHARIK, R.: Predsudok. In: http://people.ksp.sk/. 
254 Tamže. 
255 ŠIŠKOVÁ, T.: Výchova k toleranci a proti rasismu. Praha : Portál, 1998, s. 199. 
256 LACA, S.: Základy sociálnej pedagogiky. Bratislava : VŠZaSP sv. Alžbety, 2011, s. 84. 



137 
 

postoje a konania odvodzujú z príkladu dospelých, celá atmosféra rodinného 
i školského prostredia veľmi ovplyvňuje proces formovania ich osobnosti.257 

Preto musia rodičia vo výchove i učitelia vo výučbových predmetoch 
venovať zvýšenú pozornosť protipredsudkovej výchove. V. Cabanová to 
uvádza v zborníku príspevkov a dodáva, že rodičia aj učitelia môžu 
protipredsudkovú výchovu efektívne realizovať len v atmosfére dôvery.258 
Vhodnými metódami prispievajúcimi k protipredsudkovej atmosfére sú 
najmä: osobné rozhovory s deťmi i dospelými, diskusie o najčastejších 
spoločenských predsudkoch, zvýšenie záujmu rodiča o detí a pedagógov 
o vzťahy v skupine, podporovaním otvorenej komunikácie, zlepšovaním 
spolupráce učiteľov ako zástupcov školy s rodinami žiakov a pod.  

Vo vývine formovania osobnosti a názorov jednotlivca majú akékoľvek 
predsudky vždy niekde svoj začiatok. Najčastejšie sa však formujú v rodine 
v predškolskom veku dieťaťa. Predsudky sa získavajú tak, že sa „dedia“ 
alebo jednoducho získavajú. Samozrejme, že sa predsudky nezískavajú od 
rodičov prostredníctvom génov, ale často sa prevezmú. A čím dlhšie budú 
súčasťou prevzatia a názorov človeka, tým ťažšie sa potom ovplyvňujú. 
Ťažko sa tiež vnímajú faktory ovplyvňujúce vznik predsudkov. Existuje totiž 
niekoľko faktorov, ktoré môžu vysvetliť vznik predsudkov. Jedným 
z faktorov je vplyv rodiny259, ďalšími faktormi sú výchova, úroveň vzdelania, 
medziskupinové súťaženie a psychologické potreby. 

Podľa cieľového zamerania diskriminovaného jednotlivca, či už celej 
skupiny, na ktorú sú predsudky zamerané, sa najčastejšie vyskytujú 
nasledujúce sociálne predsudky: predsudky voči cudzincom260, predsudky 
voči hodnotovému systému jednotlivca alebo skupiny261, predsudky, 
diskriminácie voči ženám ako osobám podľa rodu262, predsudky voči ľuďom 
na základe ich sexuálnej orientácie, predsudky voči osobám na základe 

                                                 
257 Tamže, s. 84. 
258 CABANOVÁ V.: Sociálne predsudky ako prekážky spolužitia v učiacej sa spoločnosti. In: 
Multikulturalita a výchova k občanství. Sborník příspěvků ze 14. ročníku Letní školy pro 
učitele občanské výchovy a základů spoločenských věd. Olomouc : Pedagogická fakulta 
univerzity Palackého, 2007, s. 153. 
259 Výskumom je zistené, že mnohé predsudky sú u detí navodzované priamo rodičmi. 
260 Ide o zosilnenú pôvodne historicky opodstatnenú zakorenenú nedôveru – xenofóbiu.   
261 Jedna sa o predsudky voči ľuďom uznávajúcim odlišné axiómy, napr. duchovné 
hodnoty, filozofické názory alebo náboženské postoje a pod.  
262 Tieto predsudky poznáme pod pojmom diskriminácia na základe pohlavia, resp. pod 
pojmom sexismus vzťahujúci sa k sexuálnej úlohe orientovanej proti opačnému pohlaviu. 
Často sa všeobecne neakceptuje žena v určitých profesiách, alebo sa to skresľuje vetami 
typu: žena má doma variť a starať sa o deti, že nepatrí do vedúcich funkcií, lebo je 
emotívna, alebo že jej nepatrí do rúk volant a pod. Tieto vety sú častými príkladmi 
otvorenej, inokedy skrytej diskriminácie. 



138 
 

príslušnosti k národu alebo etnickej skupine263, predsudky voči ľuďom na 
základe dosiahnutého vyššieho veku264, predsudky, ktoré schematizujú 
ľudské správanie jednotlivca na základe pozície ako člena sociálnej 
skupiny265.  

Sociálne predsudky sa rozšírili pôsobením v podmienkach 
multikultúrnej reality 20. a 21. storočia. Toto pôsobenie je žiaduce nazvať 
výchovou k niečomu. Napríklad aj k tolerancii, pretože výchova k tolerancii 
predsa výstižne vyjadruje výchovy k formovaniu a budovaniu pozitívneho 
vzťahu. Tolerancia, tak ako ju označil výskum verejnej mienky, sa viaže na 
určitý spôsob správania sa a zmýšľania. Tolerancia ako spôsob vnímania 
a hodnotenia nábožensky, rasovo, kultúrne, národnostne spoločenských 
zoskupení i jedincov nie je žiadnou ahistorickou hodnotou. To, čo sa 
považuje za tolerantné správanie a zmýšľanie, je jednak dôsledkom 
doterajšieho sociálno-politického vývoja ľudského spoločenstva, jednak je to 
výrazne podmienené konkrétnymi vládnucimi spoločenskými pomermi 
(historickými, kultúrnymi, politickými, sociálnymi, ekonomickými atď.).  
Tolerancia ako hodnota, ktorá má aj individuálnych nositeľov, sa 
interiorizuje na jednej strane rozvíjaním vedomia vlastnej identity, vlastného 
kultúrno-historického dedičstva, vlastnej osobnosti, ale zároveň 
poznávaním, rešpektovaním a oceňovaním ľudskej identity, kultúry 
a histórie rasovo, nábožensky, historicky atď. odlišných spoločenských 
skupín, resp. indivíduí. Vnímanie odlišnosti iných ako ich prirodzeného 
ľudského práva je podstatou tolerancie hodnoty. 

Tolerancia je normatívnou hodnotou, ktorú nemôžeme skúmať 
abstraktne, ale vždy iba cez jej uplatňovanie sa v konkrétnych situáciách. 
S určitým zjednodušením možno hovoriť, že tolerancia je aplikáciou 
Kantovho kategorického imperatívu v zmysle – nič z toho, na čo máme 
právo sami, nesmieme upierať komukoľvek inému. Mechanizmy a inštitúcie, 
ktoré poskytujú rámec pre praktické, každodenné uplatňovanie sa tolerancie 
v živote spoločnosti, predstavuje jednak platná legislatíva, ale zároveň aj celá 
sieť demokratických inštitútov občianskej spoločnosti, počnúc tlačou 
a masmédiami, rôznymi občianskymi a profesionálnymi združeniami, 

                                                 
263 Ide zväčša o nacionalistické postoje a rasové neznášanie. Neakceptuje sa a nedokáže sa 
pochopiť rôznosť iných kultúr predovšetkým na základe rasy, napr. príslušníci (...) národa 
sú od prírody leniví, príslušníci (...) národa sú klamári, zlodeji, alkoholici a pod. 
264 Hovorí sa tomu ageismus, obmedzovanie prístupu k určitým povolaniam, pracovným 
pozíciám a postom len na základe pochybovania o ich schopnostiach a atraktívnosti 
v dosiahnutom veku. 
265 Ide o predsudky a negatívne stereotypy, či už v inštitucionálnom pôsobení (je 
neobjektívne), keď v škole, na pracovisku neexistuje spravodlivosť, v úrade sa vyskytuje 
protekcia, klientelizmus alebo inštitúcii manželstva – márnivá mladomanželka, 
nespoľahlivý manžel, zatrpknutá manželka, nepríjemná svokra, inštitúcii rodiny – potreba 
„naprávania“ členov rodiny. Stereotypy v živote človeka je možné stotožňovať 
s predsudkami. Lenže stereotypy, na rozdiel od predsudkov, nemusia byť vždy negatívne.  



139 
 

charitatívnymi spolkami, existujúcou verejnou mienkou, politickými stranami 
atď. Nie všetky tieto mechanizmy sú vo svete dostatočne rozvinuté 
a funkčné. Je to pochopiteľné, ak si uvedomíme, že praktické podoby 
uplatňovania medziľudských, občianskych, sociálnych i politických práv 
prekonali vo všetkých demokratických krajinách  viac ako dvestoročný 
vývoj.  

Pozitívnou víziou pre budúcnosť sveta je multikultúrna spoločnosť. Jej 
vytvorením nič nestratíme, ale výrazne sa obohatíme. Udržiavaním 
nesprávnej dogmy rôznych predsudkov ubližujeme iba samým sebe. Izoluje 
nás to od ostatných. Ochudobňujeme sa o množstvo zaujímavých podnetov, 
inšpirácií, o množstvo kvalitných ľudských vzťahov. V spoločnosti 
najrôznejších ľudí sa každý z nás môže cítiť pokojne a bezpečne, každý z nás 
–  pretože každý z nás je iný. Iba spoločnosť bez predsudkov, tolerantná k 
iným bez rozdielu je možná, iba spoločnosť bez bariér v srdciach môže byť 
bezpečná. Opačný smer nás privedie do záhuby, do koncentračných 
táborov, nezmyselnej, krutej nenávisti. Každý sa musí snažiť tvoriť takúto 
spoločnosť, kde odlišnosť a poznávanie ľudí obohacuje a spája, nie 
rozdeľuje.  

Multikultúrne kompetencie budú v 21. storočí patriť k rovnako 
dôležitým predpokladom na úspešný celosvetový spoločenský rozvoj ako 
technické či vedecké poznatky. Dokázať porozumieť a spolupracovať 
s ľuďmi, ktorí majú inú farbu pleti, nenarodili sa v našom okolí, v našej 
krajine, či vyznávajú iné náboženské alebo svetonázorové hodnoty, bude 
rovnako dôležité, ako vedieť používať počítač, či rozumieť, ako funguje 
ekonomika alebo prírodné zákonitosti. Aj vďaka multikultúrnej výchove je 
možné v pokoji riešiť výzvy a konflikty z multikultúrnej reality, v ktorej 
žijeme. Multikultúrnu výchovu môžeme chápať ako proces osvojovania si 
kľúčových interkulturálnych kompetencií, teda vedomostí a informácií, 
schopností a postojov i zručností, ktoré súvisia s tým, že moderné 
spoločnosti sú odlišné v mnohých aspektoch a interakcia s inakosťou je pre 
tých, ktorí v týchto spoločnostiach žijú každodennou realitou. Znamená to 
neustále rozvíjať porozumenie a vcítenie sa do odlišností, uvedomovať si 
vlastné stereotypy a predsudky. 

Rozdiely medzi jednotlivcami a skupinami ľudí sú často faktorom, ktorý 
prispieva ku konfliktu. Keď uznáme, že sme nestranní a náš pohľad na seba 
a na iných je zaujatý, môžeme začať robiť kroky, ktorými sa zaujatosť dá 
eliminovať vo väčšej miere a tak následne dokážeme rešpektovať rozdiely. 
Cielené odstraňovanie rozdielov a predsudkov v spoločnosti je bazálnou 
podmienkou úspešnej realizácie výchovy k tolerancii a demokracii 
v spoločnosti smerujúcej k multikultúrnej a zároveň multietnickej rovnosti. 

 
 
 



140 
 

ZOZNAM POUŽITEJ LITERATÚRY 
 

CABANOVÁ V.: Sociálne predsudky ako prekážky spolužitia v učiacej sa spoločnosti. 
In: Multikulturalita a výchova k občanství. Sborník příspěvků ze 14. 
ročníku Letní školy pro učitele občanské výchovy a základů 
spoločenských věd. Olomouc : Pedagogická fakulta univerzity 
Palackého, 2007. 

DEMJANČUK, N., DROTÁROVÁ, L.: Rasismus a vzdelávanie. Praha : 
Epocha, 2005. 

GOLEMAN D.: Práce s emoční inteligencí. Praha : Columbus, 2000. 
KUCHARIK, R.: Predsudok. In: http://people.ksp.sk/. 
LACA, S.: Základy sociálnej pedagogiky. Bratislava : VŠZaSP sv. Alžbety, 2011. 
PRŮCHA J.: Interkulturní psychologie. Praha : ISV, 2004. 
WAROŠEK, R.: Tolerancia ako hra predsudkov. In: Časopis IMIDŽ – magazín 

pre zdravie, krásu, štýl, módu a rodinu. Košice : Ing. Daša Balogová, 
2007. 

ŠIŠKOVÁ, T.: Výchova k toleranci a proti rasismu. Praha : Portál, 1998. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



141 
 

PROBLÉM ZAMESTNANOSTI ŽIEN PO  50 ROKU  
VEKU A MOŽNOSTI RIEŠENIA 

 
Anna ZÁKUTNÁ 

 
Abstract: In empire part we focused on behavior of unemploymend women after 50 

years old, in situacion when they are looking for a job and we were doing research 
staindpoints this age category to various forms of employment. 

 
1. Evidované nezamestnané ženy po 50 roku veku v evidencii 

Úradu práce, sociálnych vecí a rodiny Prešov: analýza výsledkov 
empirického výskumu 

Vysoká miera  dlhodobej nezamestnanosti a extrémne dlhodobých 
foriem nezamestnanosti žien po 50 roku veku indikuje rizikovosť tejto 
skupiny uchádzačov o zamestnanie. Teoretické zdroje a výsledky 
empirických analýz upozorňujú, že v prípade ak sa staršia žena ocitne 
v nezamestnanosti v kombinácii s ďalšími charakteristikami akými sú nižšia 
úroveň dosiahnutého vzdelania, absencia počítačovej zručnosti, 
nedostatočná jazyková vybavenosť, častejší výskyt zdravotných problémov, 
tak pravdepodobnosť výstupu z nezamestnanosti tejto skupiny klesá na 
minimum. 

 
Cieľ prieskumu: Zistiť skutočné postoje evidovaných nezamestnaných 

žien po 50 roku veku ku rôznym formám zamestnania.  
 
1.1.  Základný súbor prieskumu 
Základný súbor prieskumu pre nás tvorili evidované nezamestnané ženy 

po 50 roku veku v evidencii Úradu práce, sociálnych vecí a rodiny v Prešove. 
V čase realizácie prieskumu bolo v evidencii 1 270 disponibilných 
nezamestnaných žien po 50 roku veku.  

 
1.2.  Výberový súbor prieskumu 
Výberový súbor prieskumu sme si zvolili po zistení skutočného počtu 

evidovaných nezamestnaných žien spĺňajúcich naše podmienky. Do 
výberového súboru sme zaradili 1243 respondentiek, evidovaných 
nezamestnaných žien po 50 roku veku. Napriek zvýšenému úsiliu sa nám 
podarilo  zhromaždiť  1118  dotazníkov – 89,94 %,  z ktorých bolo možné 
vyhodnotiť 1081, to je 86,96 %. 

 
1.3.  Miesto a čas prieskumu 
Reprezentatívny empirický prieskum sa realizoval na Úrade práce 

sociálnych vecí a rodiny v Prešove na základe schválenej žiadosti o prieskum 



142 
 

a konkrétne postupy a kroky realizácie prieskumu boli dohodnuté na základe 
osobného rozhovoru s riaditeľkou Odboru služieb zamestnanosti  
a vedúcou  oddelenia   informačno–poradenských a sprostredkovateľských 
služieb. Po konzultáciách s týmito odbornými zamestnancami sme určili aj 
výberový súbor nášho prieskumu. 

 
1.4.  Návrh metód a techník 
V prípravnom štádiu sme sa zamerali na získanie informácií 

a štatistických údajov, ktoré priamo súviseli so zvolenou problematikou. 
Našim zámerom prospelo, že sme mali možnosť priameho kontaktu so 
zamestnancami Odboru služieb zamestnanosti Úradu práce sociálnych vecí 
a rodiny v Prešove. Na základe zistených poznatkov sme sa rozhodli, že 
prieskum uskutočníme prostredníctvom dotazníkov, ktoré sme zostavili tak, 
aby v plnej miere pokryli nami skúmanú problematiku a otázky sme  
formulovali   tak, aby   boli dostupné všetkým kategóriám evidovaných 
nezamestnaných žien po 50 roku veku.  

 
1.5.  Organizácia terénneho zberu informácií 
Keďže sa jednalo o prieskum na jednom mieste, bola situácia značne 

uľahčená. Dotazníky boli respondentkám doručené v spolupráci so 
zamestnancami Odboru služieb zamestnanosti Úradu práce, sociálnych vecí 
a rodiny v Prešove. Po ich vyplnení boli dotazníky zozbierané a pripravené 
pre ďalšie spracovanie. 

 
2. Hypotézy prieskumu 
V pracovných hypotézach sme formulovali isté predpoklady o 

 postojoch evidovaných nezamestnaných žien po 50 roku veku k rôznym 
formám zamestnania. 

 
2.1. Hlavná hypotéza:  
Predpokladáme, že evidované nezamestnané ženy po 50 roku veku sú 

pri vytváraní  svojich postojov ku rôznym formám zamestnania 
konzervatívne. 

 
2.2. Čiastkové hypotézy:   

1. Evidované nezamestnané ženy po 50 roku veku nedostatočne poznajú  
možnosti využitia nástrojov aktívnej politiky trhu práce. 
2. Predpokladáme menší záujem evidovaných nezamestnaných žien po 50 
roku veku o riešenie svojej nepriaznivej situácie začatím samostatnej 
zárobkovej činnosti. 
3. Evidované nezamestnané ženy po 50 roku veku sú pri               
akceptovaní  pracovných podmienok menej flexibilné. 



143 
 

4. Evidované nezamestnané ženy po 50 roku veku vedia reálne zhodnotiť 
príčiny svojho neuplatnenia sa na trhu práce. 

 
2.3. Testovanie hypotéz prieskumu 
     Hlavná hypotéza prieskumu:  
Predpokladáme, že evidované nezamestnané ženy po 50 roku veku 

nedostatočne prejavia svoje postoje ku rôznym formám zamestnania. 
 
Táto hypotéza sa nám potvrdila. Ako vyplýva z nášho prieskumu, 

evidované nezamestnané ženy po 50 roku veku prejavili záujem iba o tri 
formy práce. Prácu na kratší pracovný čas, kde určite áno na túto formu 
práce odpovedalo 392 respondentiek, to je 36,26% a skôr áno odpovedalo 
252 respondentiek, to je 23,31%. Taktiež záujem bol aj o prácu 
v krátkodobom alebo dočasnom zamestnaní, kde určite áno odpovedalo 
252 respondentiek, to je 23,31%  a skôr áno 347 respondentiek, to je 
32,10%. Pozitívny postoj táto kategória evidovaných nezamestnaných žien 
prejavila aj k sezónnym prácam, kde by túto prácu určite vykonávalo 246 
respondentiek, to je 22,76% a skôr áno by sezónne práce vykonávalo 302 
respondentiek, to je 27,94%. Svoj postoj ku práci s využitím nástrojov 
aktívnej politiky trhu práce vyjadrilo 292 opýtaných, čo predstavuje 
27,01%, určite nie a skôr nie sa vyjadrilo 285 respondentiek, to je 26,36%. 
Respondentky by určite  nevykonávali viacej zamestnaní súčasne v počte 
325, to je 30,06% a skôr nie sa vyjadrilo 314 respondentiek, to je 29,05%. 
K akejkoľvek práci určite nie odpovedalo 238 respondentiek, to je 22,02% 
a skôr nie odpovedalo 367 respondentiek, to je 33,95%.   

 
Čiastkové hypotézy:     
1. Evidované nezamestnané ženy po 50 roku veku nedostatočne 

poznajú možnosti využitia nástrojov aktívnej politiky trhu práce. 
 
Táto hypotéza sa nám čiastočne potvrdila. Polovica respondentiek, 

ktoré sa zúčastnili výskumu sa k forme zamestnania prostredníctvom 
aktívnej politiky trhu práce vyjadrili pozitívne, majú záujem o zamestnanie sa 
formou nástrojov aktívnej politiky trhu práce. Druhá časť respondentiek sa 
vyjadrila negatívne. Môžeme konštatovať, že niektoré respondentky poznajú  
zákon o službách zamestnanosti, ktorý ponúka túto možnosť zamestnania, 
stretli sa s týmto termínom, a mali možnosť pracovať s využitím  niektorých 
nástrojov aktívnej politiky a druhá polovica respondentiek nemá veľmi 
dobré skúsenosti so zamestnávaním prostredníctvom tohto nástroja služieb 
zamestnanosti.  

 



144 
 

2. Predpokladáme menší záujem evidovaných nezamestnaných žien po 
50 roku veku o riešenie svojej nepriaznivej situácie začatím samostatnej 
zárobkovej činnosti. 

 
Táto hypotéza sa nám potvrdila. Oslovené respondentky neprejavili 

záujem o túto formu práce. Ženy po 50 roku veku pravdepodobne  nemajú 
záujem o samozamestnanie, či už z dôvodu nedostatočných odborných, 
finančných a technických dôvodov, rodinných podmienok alebo nechcú 
znášať podnikateľské riziko a radšej uprednostňujú klasickú formu 
zamestnávania. 

    
3. Evidované nezamestnané ženy po 50 roku veku sú pri akceptovaní 
pracovných podmienok menej flexibilné. 
 

Táto hypotéza sa nám potvrdila. Respondentky, ktoré sa zúčastnili 
výskumu mali záujem iba o prácu na kratší pracovný čas a o prácu 
v krátkodobom zamestnaní. Taktiež záujem prejavili aj o sezónne práce. O 
iné formy zamestnania, ktoré sa v dnešnej dobe preferujú ako sú napríklad 
domácka práca a telepráca, záujem neprejavili.       

   
4. Evidované nezamestnané ženy po 50 roku veku vedia reálne zhodnotiť 
príčiny svojho neuplatnenia sa na trhu práce.   
 

Táto hypotéza sa nám čiastočne potvrdila. Respondentky si 
uvedomujú, že príčinou ich pracovného neúspechu na trhu práce je 
napríklad aj nízke vzdelanie, ale na druhej strane dlhú dobu mimo 
zamestnania nepovažujú za problém pri získaní práce,  vyjadrila sa  skoro 
polovica skúmaných. Uvedomujú si aj svoje zdravotné problémy, ktoré 
môžu byť prekážkou pri zamestnaní. Neovládanie cudzieho jazyka 
a absentujúcu digitálnu gramotnosť nepovažujú za nedostatok pri hľadaní 
zamestnania. Uvedené môžeme chápať aj z pohľadu dosiahnutého stupňa 
vzdelania tejto výskumnej vzorky a s tým spojených ašpirácií na pracovné 
miesta zodpovedajúce ich vzdelanostnej a kvalifikačnej úrovni, to znamená, 
že zamestnávateľ nevyžaduje ovládanie cudzieho jazyka alebo výpočtovej 
techniky.   

 
3. Odporúčania 
Výsledky, ktoré sme získali z prieskumu chceme ponúknuť Úradu práce, 

sociálnych vecí a rodiny v Prešove. Myslíme si, že zistené skutočnosti budú 
prínosom pre ich ďalšiu prácu nielen s touto kategóriou evidovaných 
nezamestnaných žien.  

Na základe uskutočneného výskumu na Úrade práce, sociálnych vecí 
a rodiny v Prešove s evidovanými nezamestnanými ženami po 50 roku veku 



145 
 

sa ukázali rezervy aj v práci zamestnancov príslušného úradu. S touto 
kategóriou nezamestnaných je potrebné viacej spolupracovať, komunikovať, 
poskytovať im individuálne poradenstvo. Informovať o všetkých 
dostupných formách zamestnania, o možnosti využívania nástrojov aktívnej 
politiky trhu práce, poskytovať im základné právne poradenstvo, nabádať 
ich k ukončeniu základného vzdelania, umožniť im absolvovať 
rekvalifikačné kurzy. Zároveň je nutné, aby  s touto kategóriou 
nezamestnaných pracovali odborní poradcovia, najmä psychológovia, ktorí 
by ich nabádali k riešeniu svojej životnej situácie, k vzpruženiu vlastných síl 
a schopností so zámerom zamestnať sa.  

Taktiež táto kategória nezamestnaných si musí uvedomiť, že ak sa chce 
zamestnať musí sa o prácu, ale najmä o jej nové formy zamestnania viacej 
zaujímať. Musí získavať nové informácie, sledovať zmeny v našej legislatíve, 
najmä čo sa týka zákona o službách zamestnanosti a Zákonníka práce. Tu 
vidíme priestor pre pôsobenie na nezamestnaných nielen zo strany úradov 
práce, sociálnych vecí a rodiny, ale aj ostatných zložiek participujúcich na 
trhu práce, najmä organizácie tretieho sektora a dobrovoľnícke organizácie. 
Najmä tieto organizácie by mali podchytiť túto vekovú kategóriu, pretože 
tieto ženy disponujú schopnosťami, zručnosťami a vedomosťami, ktoré 
môžu pri týchto aktivitách úspešne využiť. Prijatím zákona  
o dobrovoľníctve v symbióze s príspevkom na aktivačnú činnosť formou 
dobrovoľníckej služby v zmysle zákona o službách zamestnanosti, získajú 
evidované nezamestnané ženy po 50 roku veku väčšiu šancu zamestnať sa. 
Na zváženie u tejto kategórie nezamestnaných ( s vhodným osobnostným 
a rodinným potenciálom ) ako formy zamestnania by mohla byť aj 
profesionálna rodina, pretože v súčasnom období je v pripomienkovom 
konaní zákon o ochrane detí a o sociálnej kuratele, v ktorom je navrhnuté, 
aby deti vo veku do šiestich rokov vyrastali v rodinnom prostredí. 
Samozrejme, že veľkú úlohu aj naďalej pri zamestnaní nielen tejto kategórie 
nezamestnaných bude mať úrad práce, sociálnych vecí a rodiny 
a individuálny prístup  nezamestnaného človeka. 

 
Záver 
Evidované nezamestnané ženy po 50 roku veku patria medzi 

znevýhodnených uchádzačov na trhu práce, ktoré zohľadňuje §8 ods. 1 
písmeno b) Zákona NR SR č. 5/2004 Z. z. o službách zamestnanosti v znení 
neskorších predpisov. Úrad práce, sociálnych vecí a rodiny v Prešove 
pomáha tejto kategórii nezamestnaných najmä pri hľadaní zamestnania, 
zmene zamestnania, obsadzovaní voľných pracovných miest a uplatňovaní 
opatrení trhu práce s osobitným zreteľom na pracovné uplatnenie 
znevýhodnených uchádzačov o zamestnanie (Zákon NR SR č. 5/2004 Z. 
z o službách zamestnanosti v znení neskorších predpisov).  



146 
 

V našej práci sme sa zaoberali problematikou zamestnanosti žien po 50 
roku veku. Cieľom tejto práce nebolo a ani nemohlo byť vyriešenie tohto 
zložitého problému, ktorý sa prejavuje ako v ekonomickej, tak spoločenskej 
a v neposlednom rade osobnom rozmere. Na základe realizovaného 
výskumu sme sa presvedčili, že sú stále značné rezervy v oblasti 
informovania nezamestnaných žien po 50 roku veku o možnostiach využitia 
rôznych, najmä nových trendov a foriem získavania zamestnania. 
Problematika zamestnávania evidovaných nezamestnaných bez vzdelania 
a so základným vzdelaním si vyžaduje celospoločenský záujem, pretože len 
komplexné pôsobenie v tejto oblasti môže priniesť požadované výsledky. Je 
len samozrejmé, že pracovné miesta sa nevytvoria samé od seba, ale len pri 
koordinovanej aktivite ako zamestnávateľov, tak aj štátnych inštitúcií 
regulujúcich a upravujúcich pracovný trh. Výrazne sa musí zlepšiť 
spolupráca celej verejnej správy s ostatnými subjektmi participujúcimi na 
trhu práce. V neposlednom rade je potrebné oveľa viac zapojiť do  týchto   
aktivít   samotných   nezamestnaných, aby   sami   aktívnejšie a s reálnejším 
pohľadom na skutočnosť pristupovali k riešeniu svojej životnej situácie. 

Nazdávame sa, že iba prostredníctvom zvyšovania vzdelanostnej úrovne 
môžeme zabezpečiť dostatok konkurencie schopnej pracovnej sily. Bude 
potrebné aj tejto vekovej kategórii žien po 50 roku veku ponúknuť  
možnosti ďalšej prípravy pre trh práce, samozrejme, že zodpovedajúcej ich 
schopnostiam a danostiam, a tiež na základe reálneho dopytu zo strany 
zamestnávateľov. 

Táto problematika je tak zložitou, že žiadne jednoduché a rýchle riešenia 
neexistujú. Ale v koordinovanej práci všetkých zúčastnených strán sa situácie 
nielen tejto kategórie, ale všetkých nezamestnaných môže aj keď nie úplne 
vyriešiť, ale aspoň prinajmenšom zlepšiť. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



147 
 

 
BARIERY I NARZĘDZIA KOMUNIKACJI 

FAMILIJNEJ 
 

Monika PODKOWIŃSKA 
 

Bariery i narzędzia komunikacji familijnej 
Komunikacja familijna staje się obecnie zagadnieniem niezmiernie 

złożonym, czego przyczyn można szukać między innymi w różnorodności i 
złożoności nowoczesnych narzędzi komunikacyjnych wykorzystywanych we 
współczesnych rodzinach. Z jednej strony owe narzędzia usprawniają 
przepływ informacji wewnętrznej oraz umożliwiają łatwy i szybki dostęp do 
informacji zewnętrznych, z drugiej jednak strony mogą prowadzić do wielu 
nieporozumień, stanowiąc bariery komunikacyjne. Celem artykułu jest 
przedstawienie różnorodnych barier i pułapek komunikacyjnych 
odnoszących się do sfery werbalnej i niewerbalnej komunikacji, ale również 
tych, których źródłem stają się obecnie nowoczesne narzędzia 
komunikacyjne. 

Bariery werbalne i niewerbalne w komunikacji rodzinnej 
W praktyce komunikacyjnej współczesnych rodzin pojawia się 

wiele błędów i pułapek komunikacyjnych, utrudniających a nawet 
uniemożliwiających wzajemne porozumienie i budowanie 
satysfakcjonujących więzi. Zarówno w samej rodzinie jak i jej otoczeniu 
występuje wiele czynników utrudniających efektywne porozumiewanie się 
członków rodziny. Brak czasu, zmęczenie, stres, zły stan zdrowia fizycznego, 
duża ilość obowiązków, hałas, to tylko niektóre przykłady szumów 
komunikacyjnych, utrudniających sprawną wymianę informacji. Do 
czynników zniekształcających proces komunikacji można także zaliczyć 
emocje oraz nieświadome wykorzystanie komunikatów niewerbalnych. 
Komunikacja to nie tylko słowa – a w przypadku komunikacji rodzicielskiej 
znaczenie zachowań niewerbalnych wydaje się być niekwestionowane nie 
tylko w pierwszych miesiącach życia dziecka, ale również można mówić o 
jakże istotnej komunikacji prenatalnej. „Porozumiewanie prenatalne odbywa 
się – w sposób całkiem naturalny – między innymi dzięki wzajemnemu 
upominaniu się o wygodniejszą pozycję ciała.”266 Dotykanie i głaskanie 
brzucha przez matkę działa uspokajająco i jest sygnałem miłości. Warto 
także zwrócić uwagę na fakt, iż brak ruchu może sygnalizować zagrożenie 
zarówno dla matki jak i dla dziecka, „bowiem ruch oznacza życie”267  

                                                 
266 S. Molcho, Język ciała dzieci,  Wydawnictwo KOS, Katowice 2008, s. 20. 
267 Tamże, s. 21. 



148 
 

Komunikacja niewerbalna jest niezmiernie istotna w komunikacji 
rodzicielskiej, zwłaszcza jeśli mówimy o informacji zwrotnej.  Niemowlęta, 
które jeszcze nie znają słów, ani ich znaczeń, przesyłają i odbierają 
informacje właśnie za pomocą komunikacji niewerbalnej. Uśmiech, smutna 
twarz, ton głosu stają się sygnałami, które wskazują na emocje rozmówców, 
ich nastrój i nastawienie do drugiej osoby. Równie istotny w komunikacji 
rodzicielskiej jest terytorializm, odległość między partnerami rozmowy – 
odległość między opiekunem, a dzieckiem. „Już noworodek ma poczucie 
swojego terytorium. […]granica dystansu u niemowlęcia leży nieco bliżej, 
mniej więcej dwadzieścia do dwudziestu pięciu centymetrów.”268 Pamiętać 
zatem należy, iż „przestrzeń przemawia podobnie jak wyraz twarzy, 
gestykulacja rąk i sylwetka ciała.”269 

Omawiając kwestie dotyczące proksemiki, należy podkreślić iż choć 
często pojęcia takie jak dystans, terytorium czy przestrzeń są stosowane 
zamiennie, to jednak „nie są one synonimami i nie powinny być traktowane 
jako takie.”270 E. Hall podkreśla, iż „człowiek postrzega odległość tak jak 
inne zwierzęta. Jego percepcja przestrzeni ma charakter dynamiczny, gdyż 
jest ściśle powiązana z działaniem – z tym raczej, co można w danej 
przestrzeni zrobić, niż z tym, co można pasywnie zobaczyć.”271 W 
przypadku dystansu – mówimy o odległości dzielącej rozmówców, o 
przestrzeni zaś można powiedzieć, iż jest nieograniczona. D. G. Leathers 
zauważa w odniesieniu do owych terminów, iż „przynajmniej teoretycznie 
przestrzeń nie ma ograniczających barier, a staje się obiektem «namacalnym» 
tylko wtedy, gdy zajmują ją ludzie lub przedmioty oraz gdy ludzie próbują 
określić jej granice.”272 Natomiast w odniesieniu do dystansu autor zauważa, 
iż jest on „pojęciem względnym i bywa zazwyczaj mierzony tym, jak bardzo 
jedna osoba jest oddalona od drugiej.”273 Terytorium może być natomiast 
definiowane jako „obszar kontrolowany przez jednostkę, rodzinę czy inną 
społeczność, przy czym ważne jest zarówno faktyczne czy potencjalne 
fizyczne posiadanie tego terytorium, jak i jego obrona.”274 Ludzie bronią 
swojego terytorium na różne sposoby, np. poprzez ogrodzenie posesji, na 
której mieszkają, zawieszenie tabliczki na drzwiach i płotach. Można zatem 
mówić o pewnej symbolicznej obronie terytorium, bowiem to różnorodne 
symbole takie jak właśnie tabliczki czy płoty, służą ochronie i obronie 
własnego terytorium. „Stąd też zachowanie terytorialne jest definiowane jako 

                                                 
268 Tamże, s. 36. 
269 C. Kinsey Goman, Komunikacja pozawerbalna. Znaczenie mowy ciała w miejscu pracy, Studio 
EMKA, Warszawa 2012, s. 140. 
270 D. G. Leathers, Komunikacja niewerbalna, PWN, Warszawa 2007, s. 113. 
271 E. T. Hall, Ukryty wymiar, Warszawskie Wydawnictwo Literackie MUZA SA, Warszawa 2005, 
s. 147. 
272 D. G. Leathers, Komunikacja niewerbalna…, dz. cyt., s. 117. 
273 Tamże. 
274 Tamże, s. 122. 



149 
 

próba zaznaczenia granic obszarów będących «w posiadaniu» grup czy 
jednostek.”275 W komunikacji – również familijnej – zarówno dystans 
interakcyjny jak i terytorium stają się często kwestiami budzącymi 
dyskomfort i nieporozumienia. Oczywiście w odniesieniu do osób, które 
lubimy, kochamy i które są nam bliskie, utrzymujemy mniejszy dystans, niż 
w stosunku do ludzi obcych. Znaczenie terytorium w komunikacji 
międzyludzkiej jest widoczne chociażby w sytuacji, w której student 
przychodząc kolejny raz na wykład wybiera to samo miejsce, uznając je za 
własne. Podobna sytuacja ma miejsce gdy mieszkając w pensjonacie, goście 
codziennie wybierają te same miejsca przy stole, przy którym spotykają się 
aby zjeść śniadanie, obiad i kolację. Każdy ma wybrane przez siebie miejsce, 
którego pilnuje i które wybiera za każdym razem gdy przychodzi do jadalni. 
W domu członkowie rodzin mają swoje ulubione pokoje, fotele, miejsca 
przy stole czy nawet filiżanki, talerzyki i kubki. Jeśli żona zaparzy gościom 
herbatę i poda ją w ulubionej filiżance męża, może to prowadzić do sytuacji 
konfliktowych tak, jak sytuacja, w której bez pozwolenia syna wprowadzi 
gości do jego pokoju, mimo, iż na drzwiach znajduje się tabliczka „Tu może 
przebywać tylko Michał”. Warto także podkreślić, iż „terytorium domowe 
cechuje swoboda w interakcjach osób, które posiadają dany obszar.”276  

Należy także podkreślić, iż dla skutecznego przebiegu komunikacji 
międzyludzkiej istotne jest nie tylko skupienie uwagi na jednym rodzaju 
zachowań niewerbalnych, lecz na ich całym zestawie. Jeden, pojedynczy gest 
można bowiem „porównać do słowa w zdaniu. Całe zdanie przekazuje 
znaczenie (tj. pewna liczba gestów zebranych w całość.)”277 Nie można 
zatem odnosić analizy zachowań niewerbalnych rozmówcy tylko do jednego 
gestu, pojedynczego ruchu – to zbyt mało aby móc postawić wnioski 
odnoszące się do myśli, intencji, wiarygodności i odczuwanych emocji 
interlokutora. Co więcej należy także pamiętać o kontekście rozmowy. Od 
kontekstu zależy skuteczna i trafna interpretacja zachowań niewerbalnych 
rozmówcy. J. Borg zwraca uwagę właśnie na kontekst, rozważając tzw. 
zasadę KZZ – kontekst, zgodność i zestaw.278 Do dwóch omówionych 
powyżej warunków skutecznej interpretacji komunikacji niewerbalnej, autor 
zalicza także zgodność, „ponieważ to, co widoczne i słyszalne (środki 
niewerbalne), stanowi ponad 90% przekazu, należy się upewnić, czy słowa 
pasują do działania – są zgodne.”279 Należy pamiętać, iż jedną z 
podstawowych funkcji komunikacji niewerbalnej służącej dopełnianiu 
przekazów werbalnych jest właśnie zaprzeczanie. Zdarzają się bowiem 

                                                 
275 Tamże, s. 123. 
276 Tamże, s. 124. 
277 J. Borg, Język ciała, PWE, Warszawa 2011, s. 20. 
278 Por. Tamże. 
279 Tamże. 



150 
 

sytuacje komunikacyjne, w których przekaz niewerbalny zaprzecza – a więc 
jest niezgodny z wypowiadanymi słowami. 

Oczywiście nie tylko komunikacja niewerbalna prowadzi do wielu 
nieporozumień i konfliktów. W praktyce komunikacyjnej można wyróżnić 
również wiele barier werbalnych utrudniających zrozumienie bliskich ludzi. 
Myślę, iż niezależnie od tego czy mówimy o komunikacji werbalnej czy 
niewerbalnej w odniesieniu do komunikacji rodzicielskiej należy przede 
wszystkim pamiętać, iż rodzice swoim zachowaniem dostarczają wzorców 
do naśladowania dla dzieci. V. Satir zauważa, iż „większość rodziców 
nieświadomie doprowadza do własnej porażki, tworząc kontekst rodzinny 
zaprzeczający pokojowemu współistnieniu i zachowując się niezgodnie z 
własnymi naukami.”280 W skutecznej komunikacji rodzice wymagają nie 
tylko od dzieci tego, by przestrzegały wyznaczonych przez nich zasad 
komunikacyjnych, ale także sami ich przestrzegają. Nie wystarczy tylko 
mówić o tym jak należy się komunikować, ale przede wszystkim należy owe 
zasady komunikacyjne przestrzegać samemu i świadomie je wykorzystywać. 

Wśród wielu pułapek komunikacyjnych o charakterze werbalnym 
na uwagę zasługuje polaryzacja czyli „skłonność do patrzenia na świat i 
opisywania go za pomocą ekstremalnych, przeciwstawnych określeń: dobry 
zły, pozytywny-negatywny.”281 Bardzo często zdarza się, iż rozmówcom 
brakuje słów na opisanie tego co czują czy myślą, co często jest wynikiem 
używania jedynie ekstremalnych i przeciwstawnych określeń. Jeśli bowiem 
rozmówca opisuje pewną osobę, zdarzenie, zjawisko, łatwiej jest mu użyć 
owych skrajnych określeń. Trudno jest wykorzystać określenia, które nie są 
tak ekstremalne – jeśli coś lub ktoś nie jest duży lub mały, chudy lub gruby, 
zadowolony lub niezadowolony, to jaki jest? Trochę zadowolony, niezbyt 
gruby – tego typu zwrotów ludzie używają znacznie rzadziej, gdyż nadal 
przejawiają „silną tendencję do dostrzegania tyko skrajności i do 
klasyfikowania ludzi, zdarzeń i przypadków w krańcowych kategoriach.”282 
Pośrednie określenia są wykorzystywane znacznie rzadziej.  

Zważywszy powyższe należy podkreślić, iż „nadużywanie” wielu 
słów widoczne jest w wielu sytuacjach komunikacyjnych – często gdy 
rozmówcy opisują swoje uczucia, np. „kocham ten film” i „kocham męża”, 
„cudowny sweterek”,  „cudowna muzyka”, „cudowna dziewczyna”. Czy 
słowa „kocham” i „cudowna” obrazują w każdym z tych przypadków to 
samo natężenie odczuć? Niestety nie. Dlaczego niestety? Bowiem nie 
możemy pokolorować wypowiadanych słów, nie możemy temu samemu 
słowu nadać mocniejszej barwy w jednej sytuacji komunikacyjnej, a bledszej 
i delikatniejszej w innej. Prowadzi to do sytuacji, w których brakuje 

                                                 
280 V. Satir, Rodzina. Tu powstaje człowiek, GWP, Gdańsk 2002, s. 335. 
281 W. Głodowski, Komunikowanie interpersonalne, Hansa Communication, Warszawa, 2006, s. 216. 
282 Tamże. 



151 
 

rozmówcom słów do tego, aby wyrazić intensywność swych uczuć i wskazać 
między nimi różnicę.  

Nie jest to jednakże jedyna bariera komunikacyjna, na którą warto 
zwrócić uwagę. Kolejna odnosi się do stosowania mowy obraźliwej283 i 
języka pogardy, które prowadzą w konsekwencji do postawy obronnej 
rozmówcy, nieporozumień i konfliktów. Istotną kwestią zwłaszcza w 
odniesieniu do osób bliskich jest wykorzystywanie języka szacunku, który 
prowadzi do zrozumienia i ułatwia „zachowanie twarzy” rozmówcy oraz 
służy budowaniu atmosfery szczerości i zaufania. Rozważając kwestie 
odnoszące się do zaufania i budowania atmosfery szczerości i otwartości, 
należy spojrzeć na problematykę zaufania również z innej strony – człowiek 
powinien nie tylko zadawać sobie pytanie czy mam zaufanie do rozmówcy, 
ale również czy mam zaufanie i jestem odpowiedzialny za to co i jak mówię i 
jakie zachowania niewerbalne wykorzystuję w komunikacji interpersonalnej. 
„Odpowiedzialność i zaufanie do własnych słów, gestów i działań oraz 
poczucie odpowiedzialności za drugiego człowieka jest podstawą relacji i 
więzi z drugim człowiekiem w dialogu interpersonalnym.”284 Świadomość 
tego jaką moc mają słowa i komunikaty niewerbalne jest jednym z 
ważniejszych determinantów sukcesu komunikacyjnego. Należy pamiętać, iż 
zachowanie odbiorcy jest uzależnione od komunikatu werbalnego i 
pozasłownego nadawcy – jest więc konsekwencją jego zachowań 
komunikacyjnych. Nie bez znaczenia pozostaje także obraz siebie jaki ma 
rozmówca. To co o sobie myśli, jak siebie postrzega, jego poczucie własnej 
wartości stanowi ważny czynnik determinujący skuteczność procesu 
komunikacji i możliwość dojścia do porozumienia. Co więcej obraz siebie 
determinuje także sposób interpretacji odbieranych przekazów oraz 
kodowanie nadawanych komunikatów. T. J. Andrzejewska zauważa, iż 
„każdy człowiek w trakcie dorastania nabiera pewnego wyobrażenia o 
samym sobie, które kształtuje w pewnym stopniu sposób jego kontaktów z 
innymi ludźmi. Poczucie adekwatnego zadowolenia z siebie wpływa na 
relacje interpersonalne budowane bez podejrzliwości i nieuzasadnionej 
obawy. Stan zadowolenia z siebie wpływa na «wejściowy» stan zaufania do 
drugiej osoby, który weryfikuje się w trakcie poznawania jej i wymiany 
poglądów.”285 Oczywiście nie tylko słowa i zachowania niewerbalne 
prowadzą do nieporozumień i kłótni. Wiele nowoczesnych narzędzi 
komunikacyjnych również może utrudniać komunikację. 

 
 

                                                 
283 Por. Tamże. 
284 T. J. Andrzejewska, Odpowiedzialność i zaufanie w dialogu interpersonalnym, w: Zawirowania wokół 
zaufania. Wyobrażenia i rzeczywistość, red. P. Prüfer, J. Mariański, Oficyna Wydawnicza 
Uniwersytetu Zielonogórskiego, Zielona Góra, 2011, s. 351. 
285 Tamże, s. 360. 



152 
 

Komunikacja masowa w rodzinie 
Media stają się obecnie integralną częścią komunikacji rodzinnej, 

determinując ilość i jakość prowadzonych w kręgu rodzinnym rozmów. 
Same narzędzia komunikacyjne takie jak Internet, telefon czy telewizja nie 
stanowią zagrożenia, wręcz przeciwnie w pewnych sytuacjach mogą 
prowadzić do integracji rodziny. Aby owa integracja mogła mieć miejsce 
narzędzia komunikacyjne powinny być wykorzystywane w sposób rozważny 
i umiejętny. 

 Nauka wykorzystania narzędzi komunikacyjnych oraz interpretacji 
przekazów medialnych przez dzieci to wyzwanie, przed którym stoją rodzice. 
Należy bowiem podkreślić, iż „w odróżnieniu od zwierząt człowiek nabywa 
umiejętności życiowych nie tylko naśladując swych rodziców, ale przede 
wszystkim ich słuchając”286 Jak słusznie zauważa T. Goban-Klas 
komunikacja i wychowanie są nierozerwalnie ze sobą złączone, a „im 
bardziej złożony i wyspecjalizowany jest przedmiot wychowania, tym 
bardziej złożone i wyspecjalizowane musi być komunikowanie niezbędne do 
jego zrozumienia.”287 

Zważywszy powyższe należy podkreślić, iż w przypadku telewizji i 
Internetu członkowie rodziny odbierają nie tylko komunikaty werbalne ale 
również, a może przede wszystkim obrazy. K. Żórawski zauważa, iż „słowo 
pełni w telewizji rolę drugoplanową, że jest przewodnikiem pomagającym 
zrozumieć sens obrazu lub uzupełnieniem, dodającym obrazom 
dodatkowych znaczeń.”288 Istotną kwestią staje się zatem nie tylko to co 
dzieci słyszą, ale przede wszystkim co, kiedy i jak długo oglądają. Należy 
więc zwrócić uwagę na sposób spędzania wolnego czasu przez dzieci i 
dorosłych członków rodziny – bowiem to dorośli dostarczają wzorców 
zachowań młodszym członkom rodziny. T. Bąk zauważa, iż „każdy 
człowiek należy do poszczególnych grup. Jego zachowanie musi być 
rozpatrywane w kontekście tych grup, do których on należy i do których się 
on sam zalicza.”289  

Warto zwrócić więc uwagę na sposoby wykorzystania telewizji w 
domu rodzinnym. D. Lemish przedstawia dwa podstawowe społeczne 
sposoby wykorzystania telewizji, do których zalicza użycia strukturalne i 
użycia relacyjne.290 Pierwsze z nich dotyczą sytuacji, w których nie jest 
istotna treść programów, ale ważne staje się „zagłuszenie ciszy” poprzez 

                                                 
286 T. Goban-Klas, Komunikowanie i media, w: Dziennikarstwo i świat mediów, red. Z. Bauer, E. 
Chudziński Universitas, Kraków 2000, s.11. 
287 Tamże, s. 11-12. 
288 K. Żórawski, Technologia programu telewizyjnego, w: Dziennikarstwo i świat mediów, red. Z. 
Bauer, E. Chudziński Universitas, Kraków 2000, s.297. 
289 T. Bąk, Teoretyczno-metodologiczne podstawy doradztwa, w: Społeczeństwo Kultura wartości. 
Studium społeczne. „Młodzież wobec wyzwań współczesności”, Warszawa 2010, s.15. 
290 D. Lemish, Dzieci i telewizja. Perspektywa Dzieci i telewizja. Perspektywa globalna, Wydawnictwo 
Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2008, s. 17. 



153 
 

dźwięki wydobywające się z włączonego odbiornika telewizyjnego. W tym 
ujęciu telewizja może być wykorzystywana jako „towarzysz”, dzięki czemu 
łatwiej poradzić sobie z samotnością i ciszą lub „milej spędzić czas” na 
wykonywaniu codziennych obowiązków domowych. „Telewizja może też 
regulować plan dnia rodziny: pory posiłków, pójścia spać, systematycznie 
powtarzanych zajęć itp.”291 Co więcej członkowie rodzin mogą 
podporządkowywać telewizji i ulubionym programom czas, który chcą 
przeznaczyć na załatwienie wielu różnorodnych spraw poza domem.  Jeśli 
chodzi o użycia relacyjne to dotyczą one „roli telewizji w kształtowaniu 
relacji między członkami rodziny. Przykładowo telewizja może usprawnić 
komunikację między nimi- wtedy gdy w celu zilustrowania jakiegoś 
doświadczenia, emocji czy opinii posługujemy się postacią lub sceną z 
telewizji.”292 Telewizja tak jak opiekunowie i rodzice może dostarczać 
najmłodszym członkom rodziny wzorców zachowań, które będą 
naśladowały nie tylko w odniesieniu do domowników, ale również będą one 
widoczne w komunikacji zewnętrznej. D. Lemish wskazuje również kolejne 
bardzo istotne funkcje telewizji w życiu rodziny. Telewizja (ale również 
Internet) może służyć poszczególnym członkom rodziny jako narzędzie 
służące „ucieczce” od spraw rodzinnych, dając możliwość nie tylko 
wyciszenia i odpoczynku, ale również dostarczając odrobinę „samotności” – 
a więc oglądanie telewizji czy przeglądanie stron internetowych „może być 
sposobem wyznaczenia granic sfer prywatnych”293 Z jednej zatem strony 
telewizja może dostarczać tematów do rozmów, inicjować rozmowy, a 
wspólne oglądanie programów telewizyjnych może integrować członków 
rodziny, poprzez komentarze, śmiech, i wspólne przeżywanie problemów 
ulubionych bohaterów filmowych, a z drugiej strony może stanowić szum 
informacyjny utrudniający skupienie uwagi na tym co mówi konkretny 
członek rodziny, lub ucieczkę od rozmów i pretekst do tego, aby na pewne 
tematy nie rozmawiać. Oglądanie telewizji wiąże się także z dominacją i 
władzą, bowiem „w kontekście rodzinnym używa się też często telewizji w 
celu pokazania swoich kompetencji lub zdobycia dominacji”294 Ten, kto 
decyduje o wyborze konkretnego programu, czy czasie oglądania telewizji, 
posiada władzę i jest osobą dominującą w rodzinie. Pamiętać również należy, 
iż decyzja o wyborze oglądanego programu telewizyjnego może stać się 
powodem kłótni – podobnie w sytuacji gdy jeden członek rodziny chciałby 
oglądać wybrany program telewizyjny, a inny w tym czasie chciałby 
porozmawiać.  

Ponadto rozwój mediów prowadzi także do sytuacji, w której ich 
wykorzystanie uzależnione jest od posiadania specjalistycznej wiedzy. K. 

                                                 
291 Tamże. 
292 Tamże. 
293 Tamże, s. 18. 
294 Tamże. 



154 
 

Łuszczek zauważa, iż „telewizja staje się dziś istotą komunikowania 
społecznego, a ponieważ jest to medium niezwykle dynamiczne, ulega 
ciągłym zmianom zarówno w zakresie technologii, jak i możliwości 
komunikacyjnych”295 W tym aspekcie warto zwrócić uwagę na fakt, iż 
posiadana wiedza specjalistyczna lub jej brak może stanowić w komunikacji 
rodzinnej – a szczególnie w komunikacji rodzicielskiej – barierę, utrudniającą 
sprawny przepływ informacji oraz porozumienie. Osoby starsze, które mają 
problemy z obsługą dvd, telefonów komórkowych, komputerów, nie 
korzystając z wszystkich dostępnych nowoczesnych narzędzi 
komunikacyjnych, zostają „odcięte” od wielu informacji i możliwości 
porozumienia się w danym czasie z młodszymi członkami rodziny. Kwestia 
ta wydaje się niezmiernie istotna w sferze kontroli komunikacji odnoszącej 
się do młodych ludzi. Jeśli rodzice nie potrafią obsługiwać komputera – jak 
mogą kontrolować to co dzieci piszą, czytają i oglądają w Internecie? 
Kontrola komunikacji interpersonalno-medialnej czy masowej odnosi się 
przecież nie tylko do ilości czasu jaką dzieci spędzają przed telewizją, 
komputerem czy rozmawiając przez telefon, ale również dotyczy ona tego co 
dzieci oglądają oraz z kim rozmawiają. 

Kwestie związane z posiadaniem i demonstrowaniem posiadanej 
wiedzy odnoszą się nie tylko do umiejętnego posługiwania się sprzętem i 
oprogramowaniem, ale również - na co zwraca uwagę D. Lemish – mogą 
odnosić się do wiedzy, która jest demonstrowana w czasie wspólnego 
oglądania telewizji. Oznacza to, iż „domownicy mogą wykorzystać telewizję 
w celu zaznaczenia swojej pozycji w rodzinie oraz wskazania dziedzin, w 
których dysponują specjalistyczną wiedzą: na przykład, gdy umieją 
przewidzieć rozwój fabuły w filmie, odpowiedzieć na pytanie w teleturnieju 
lub skomentować treść doniesienia informacyjnego.”296 Tego typu sytuacje 
mogą więc służyć budowaniu autorytetu, wizerunku osoby kompetentnej i 
wykształconej, co bezpośrednio może przekładać się na pozycję jaką zajmuje 
ta osoba w rodzinie. 

Zważywszy powyższe należy podkreślić, iż problematyka 
komunikacji masowej w rodzinie wydaje się niezmiernie istotna, a 
jednocześnie złożona i problematyczna. Nowoczesne narzędzia 
komunikacyjne wykorzystywane przez poszczególnych członków rodziny 
nie tylko zmieniają charakter komunikacji bezpośredniej, ale w pewnych 
sytuacjach mogą stanowić utrudnienie komunikacyjne, a w innych dostarczać 
nowych możliwości chętnie wykorzystywanych przez domowników. 
Pamiętać także należy, iż nowoczesne narzędzia komunikacyjne związane są 

                                                 
295 Podaję za:  K. Łuszczek, Nowoczesna telewizja czyli bliskie spotkania z kulturą masową, Maternus 
Media, Tychy 2004, s. 15. 
296 D. Lemish, Dzieci i telewizja. Perspektywa …, dz. cyt., s. 18. 



155 
 

z takimi kwestiami jak prywatność, ucieczka od rozmów, pozycja w rodzinie, 
dominacja i władza oraz integracja i dezintegracja rodziny. 

W odniesieniu do telewizji, Internetu czy telefonów komórkowych 
niezmiernie ważna staje się komunikacja bezpośrednia, która bezpośrednio 
wiąże się z miejscem jakie nowoczesne rozwiązania komunikacyjne zajmują 
w domu. W komunikacji rodzicielskiej - w odniesieniu do oglądanych 
programów telewizyjnych można wyróżnić dwa typy rozmów. Są to:297 
- rozmowy nastawione na informacje 
- rozmowy nastawione na zachowania. 

Rozmowy nastawione na informacje odnoszą się do sytuacji, w 
których oglądane programy telewizyjne dostarczają nowych dla dzieci 
informacji. Rodzice odpowiadając na pytania dzieci, uczą i zaspakajają 
ciekawość młodych widzów. Telewizja ukazuje więc młodym widzom 
„świat, którego nie znają, który stawia przed nimi pytania i pobudza do 
szukania dodatkowych danych.”298 Tego typu rozmowy mogą dotyczyć nie 
tylko oglądanych w telewizji programów, ale również tego co dzieci zobaczą 
lub przeczytają w Internecie czy gazetach i czasopismach. A. Kozłowska 
zauważa, iż „dzięki najnowszej technologii dzieci mogą skorzystać z wielu 
niedostępnych do tej pory źródeł informacji, bibliotek, muzeów, baz 
danych.”299 Niezależnie od czasu i miejsca wiedza ta staje się dostępna dla 
młodych ludzi, a udział rodziców w zdobywaniu tej wiedzy wzmacnia 
edukacyjny wymiar korzystania z nowoczesnych narzędzi komunikacyjnych.  

Edukacyjny i wychowawczy wymiar telewizji czy innych narzędzi 
komunikacyjnych nie można ograniczać jedynie do biernego odbioru treści. 
Istotną kwestią staje się w tym względzie udział rodziców – czy to w postaci 
wspólnego oglądania wybranych programów telewizyjnych, czy w postaci 
rozmów i komentowania tego co dzieci usłyszały i obejrzały. Pamiętać 
bowiem należy, iż „komentarze rodziców mogą poszerzyć horyzont 
poznawczy dziecka i/lub wzmocnić wiedzę pozyskaną z innych źródeł, w 
tym systemu szkolnego.”300 

Drugi rodzaj rozmów – rozmowy nastawione na zachowania 
odnoszą się do dyskutowania i komentowania zachowań bohaterów i postaci 
ze świata telewizji, seriali i bajek oraz porównywaniu ich do zachowań 
własnych lub innych osób i członków rodziny, które mają miejsce w realnym 
świecie. Mamy tutaj do czynienia z sytuacją, w której dziecko oglądając film 
pyta się mamy: Ona ma pomalowane paznokcie, to dlaczego ja nie mogę? Tego typu 
rozmowy pozwalają pokazać dziecku różnice między światem realnym a 
bajkowym, między tym co rzeczywiste, a tym co wymyślone i bajkowe, 

                                                 
297 Tamże, s. 26. 
298 Tamże. 
299 A. Kozłowska, Oddziaływanie mass mediów, Szkoła Główna Handlowa w Warszawie, Warszawa 
2006, s. 161. 
300 D. Lemish, Dzieci i telewizja. Perspektywa …, dz. cyt., s. 27. 



156 
 

między tym co właściwe, a tym co niepożądane. W ten sposób rodzice 
„wyrabiają” u dzieci krytyczny stosunek do oglądanych treści, pokazują to, 
co nie jest prawdziwe, realne oraz wskazują na te zachowania, które są 
społecznie akceptowane i pożądane. 

Zważywszy powyższe należy podkreślić, iż aby dziecko zrozumiało 
naturę komunikacji masowej, naturę komunikacji w której wykorzystywane 
są nowoczesne narzędzia komunikacyjne, konieczny jest aktywny udział 
rodziców w realizacji edukacyjnej i wychowawczej funkcji mediów. Wspólnie 
spędzony czas przed ekranem telewizora, komentarze, dyskusja i rozmowa 
stają się zatem elementem kontroli nad treściami i przekazami jakie niosą ze 
sobą telewizja, Internet czy gazety. Kontrola czasu i programów oglądanych 
przez dzieci nie jest wystarczająca. To co wydaje się istotne to wspólnie 
poświęcony czas na zdobywanie nowych informacji i doświadczeń przez 
dzieci i kształtowanie u nich umiejętności krytycznego odbioru oglądanych i 
wysłuchanych komunikatów. To wszystko staje się możliwe dzięki 
komunikacji interpersonalnej, która w rodzinie – a zwłaszcza w odniesieniu 
do komunikacji rodzicielskiej – odgrywa kluczową i niezastąpioną przez 
żadne narzędzie komunikacyjne rolę.  
 
Podsumowanie 

Proces komunikacji familijnej, w tym komunikacji rodzicielskiej 
wydaje się niezmiernie istotnym zagadnieniem, determinującym jakość więzi 
rodzinnych. To właśnie w domu rodzinnym dzieci uczą się jak rozmawiać z 
drugim człowiekiem oraz jak wykorzystywać dostępne narzędzia 
komunikacyjne. Ponadto „rodzina jest podstawą kulturalnego rozwoju. Sama 
w sobie pełni funkcję przekazywania wartości, także podstawowych.”301  
Rodzina jako najważniejsza i naturalna instytucja wychowania302 przekazuje 
zatem dzieciom wartości303 oraz wzorce zachowań komunikacyjnych, 
wykorzystywanych przez nie, nie tylko w okresie dorastania, ale również w 
dorosłym życiu. Jakość komunikacji rodzinnej będzie więc w znaczącym 
stopniu determinowała kompetencje komunikacyjne dzieci, a tym samym 
będzie wpływała na ich umiejętność sprawnego i skutecznego przesyłania i 
odbierania informacji zewnętrznych. Dlatego właśnie tak istotne staje się 
zwrócenie uwagi na bariery i pułapki komunikacyjne, które utrudniają 
sprawny przepływ wiadomości w kręgu rodzinnym. Owych barier jest wiele 
– odnoszą się one bowiem nie tylko do umiejętnego korzystania z narzędzi i 

                                                 
301 K.Kardis, M. Kardis, Wartości a globalizacja na tle przemian społeczno-gospodarczych współczesnego 
świata, w: Społeczeństwo Kultura wartości. Studium społeczne. „Rodzina wobec wyzwań 
współczesności”, Warszawa 2011, s. 154. 
302 T. Bąk, L. Szot, Współczesne instytucje wychowania, w: Społeczeństwo Kultura wartości. Studium 
społeczne. „Rodzina wobec wyzwań współczesności”, Warszawa 2011, s. 113. 
303 Szerzej na temat wartości: J. Mierzwa, Wartości w procesie komunikowania się jednostek globalnego 
społeczeństwa. „Seminare” Kraków-Ląd-Łódź 2002 nr 18 



157 
 

form komunikacji, ale także dotyczą takich kwestii jak otwartość, percepcja 
czy słuchanie. Świadomość pułapek komunikacyjnych może jednakże 
usprawnić system przepływu informacji rodzinnych, ułatwiając zrozumienie 
drugiego człowieka oraz prowadząc do kształtowania atmosfery zaufania i 
otwartości. J. Truszkowska zauważa iż „zaufanie to przyjęcie, że drugi 
człowiek jest wiarygodny,”304 a przecież ową wiarygodność budujemy 
właśnie dzięki procesowi porozumiewania się. 
 
Bibliografia: 

1) Andrzejewska T. J., Odpowiedzialność i zaufanie w dialogu 
interpersonalnym, w: Zawirowania wokół zaufania. Wyobrażenia i 
rzeczywistość, red. P. Prüfer, J. Mariański, Oficyna Wydawnicza 
Uniwersytetu Zielonogórskiego, Zielona Góra, 2011 

2) Bąk T., Szot L., Współczesne instytucje wychowania, w: Społeczeństwo 
Kultura wartości. Studium społeczne. „Rodzina wobec wyzwań 
współczesności”, Warszawa 2011 

3) Bąk T., Teoretyczno-metodologiczne podstawy doradztwa, w: 
Społeczeństwo Kultura wartości. Studium społeczne. „Młodzież 
wobec wyzwań współczesności”, Warszawa 2010 

4) Borg J., Język ciała, PWE, Warszawa 2011 
5) Głodowski W., Komunikowanie interpersonalne, Hansa 

Communication, Warszawa 2006 
6) Goban-Klas T., Komunikowanie i media, w: Dziennikarstwo i świat 

mediów, red. Z. Bauer, E. Chudziński Universitas, Kraków 2000 
7) Hall E. T., Ukryty wymiar, Warszawskie Wydawnictwo Literackie 

MUZA SA, Warszawa 2005 
8) Kardis K., Kardis M., Wartości a globalizacja na tle przemian społeczno-

gospodarczych współczesnego świata, w: Społeczeństwo Kultura wartości. 
Studium społeczne. „Rodzina wobec wyzwań współczesności”, 
Warszawa 2011 

9) Kinsey Goman C., Komunikacja pozawerbalna. Znaczenie mowy ciała w 
miejscu pracy, Studio EMKA, Warszawa 2012, s. 140. 

10) Kozłowska A., Oddziaływanie mass mediów, Szkoła Główna 
Handlowa w Warszawie, Warszawa 2006 

11) Leathers D. G., Komunikacja niewerbalna, PWN, Warszawa 2007, s. 
113. 

12) Lemish D., Dzieci i telewizja. Perspektywa globalna, Wydawnictwo 
Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2008 

                                                 
304 J. Truszkowska, Niepełnosprawność a zaufanie, w: Zawirowania wokół zaufania. Wyobrażenia i 
rzeczywistość, red. P. Prüfer, J. Mariański, Oficyna Wydawnicza Uniwersytetu 
Zielonogórskiego, Zielona Góra, 2011, s. 412. 



158 
 

13) Łuszczek K., Nowoczesna telewizja czyli bliskie spotkania z kulturą 
masową, Maternus Media, Tychy 2004 

14) Mierzwa J., Wartości w procesie komunikowania się jednostek globalnego 
społeczeństwa. „Seminare” Kraków-Ląd-Łódź 2002 nr 18 

15) Molcho S., Język ciała dzieci,  Wydawnictwo KOS, Katowice 2008 
16) Satir V., Rodzina. Tu powstaje człowiek, GWP, Gdańsk 2002 
17) Truszkowska J., Niepełnosprawność a zaufanie, w: Zawirowania wokół 

zaufania. Wyobrażenia i rzeczywistość, red. P. Prüfer, J. Mariański, 
Oficyna Wydawnicza Uniwersytetu Zielonogórskiego, Zielona 
Góra, 2011 

18) Żórawski K., Technologia programu telewizyjnego, w: Dziennikarstwo i 
świat mediów, red. Z. Bauer, E. Chudziński Universitas, Kraków 
2000 
 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



159 
 

CIERPLIWOŚĆ CHRZEŚCIJAŃSKA 
PARADYGMATEM TOLERANCJI 

INTERPERSONALENEJ W UJĘCIU OJCÓW 
KOŚCIOŁA 

 
Aleksy KOWALSKI 

 
 
Abstract: This Article presents issue of patience in the Antiquity according to the 
Church Fathers. The Ancient Philosophers investigated about that virtue. They proposed 
the spiritual exercises that build the peace and stability of mind. Philo of Alexandria, 
Cicero and Seneca the Younger show, in their writings, importance of that question. 
Tertullian, Cyprian and Augustine belong to the Christian writers who especially 
analyzed that topic.  They are called the theoreticians of the virtue of patience. Three of 
them wrote treatises dedicated to virtus patientiae. According to Tertullian the virtue of 
patience is the highest one. Cyprian of Cartage describes it as common with God. 
Augustine of Hippo presenting it shows its special value, because the patience is the 
companion of wisdom and the friend of the good conscience and innocence. The patristic 
doctrines regarding the virtue of patience show the ecclesiastical teaching that are continued 
and developed by the Christian thinkers of Middle Ages and the present time.  
 
 
Mając mówić o cierpliwości i głosić jej korzyści oraz pożytki, skąd mam zacząć, skoro 
widzę, że i teraz potrzebna jest do słuchania wasza cierpliwość, bo nawet tego, ze 
słuchacie i uczycie się, bez cierpliwości czynić nie możecie? Dopiero, bowiem wtedy płynie 
skutecznie z mowy i wykładu zbawienny pożytek, jeżeli słucha się cierpliwie tego, co się 
mówi. I nie znajduję, najmilsi bracia, wśród innych dróg niebiańskiej karności, 
kierujących ścieżką naszej nadziei i wiary do osiągniecia boskiej nagrody, co by było, czy 
to pożyteczniejszym do żywota, czy większym do chwały, jak to, byśmy, którzy w bojaźni 
i pobożności wspieramy się na przykazaniach Pańskich, ćwiczyli się z wielka 
starannością w cierpliwości. 
                  Cyprian z Kartaginy, 
                                                                                    O pożytku cierpliwości 1 
 
 
 Problematyką cierpliwości (grec. hupomoné305, łac. patientia306 
interesowali się myśliciele starożytni, którzy uprawiali filozofię, jako 

                                                 
305 Por. Wielki słownik grecko-polski Nowego Testamentu, red. R. Popowski, Warszawa: Oficyna 
Wydawnicza „Vocatio”, 1997, s. 630 
306 Por. Słownik łacińsko-polski, t. 1, red. M. Plezia, Warszawa: Wydawnictwo Naukowe 
PWN 2007, s. 47-48. 



160 
 

ćwiczenie duchowe zachęcając do podjęcia trudu konwersji (conversio)307, czyli 
zmiany dotychczasowego sposobu życia. P. Hadot opisując ten fenomen 
starożytności konstatuje: Już filozofia antyczna wytworzyła pewna fizykę czy 
metafizykę konwersji. Jak możliwe jest, by dusza mogła powrócić do siebie samej, zwrócić 
się ku sobie, odnaleźć swą pierwotną istotę? Na to postawione wprost pytanie 
odpowiadała nauka stoicka i neoplatońska. Dla stoików sama rzeczywistość materialna 
wyposażona była w ów mechanizm konwersji. Cały wszechświat żywy i rozumny, 
ożywiony przez Logos, obdarzony był wibrującym ruchem od wewnątrz na zewnątrz i z 
wewnątrz do wewnątrz. Konwersja filozoficznej duszy była wiec w zgodzie z konwersją 
świata i, w ostatniej instancji, z rozumem powszechnym. Dla neoplatoników tylko 
prawdziwa rzeczywistość, czyli rzeczywistość duchowa, ma zdolność do tego ruchu, który 
jest ruchem introspekcji, refleksji nad samym sobą. Aby osiągnąć samorealizację, duch 
wychodzi poza siebie, ażeby do siebie wrócić, doznaje ekstazy w życiu i odnajduje się w 
myśli308.  
 Filon z Aleksandrii (20-50), jeden z najwybitniejszych myślicieli 
starożytnej diaspory żydowskiej w Aleksandrii, stosuje alegorezę309 do 
interpretacji Biblii Hebrajskiej. Komentując Księgę Genesis (9, 20-21) 
podejmuje problematykę uprawy roli odnosząc ją do kultywowania duszy 
człowieka. Filon przytacza stoicki podział filozofii, którą porównywano do 
urodzajnej ziemi dzieląc ją według następującego schematu: logika – plot i 
ogrodzenie, etyka – owoce oraz fizyka – rośliny i drzewa310. 

„Rolnictwo duszy, zatem głosi następujący program: wyrąbię 
wszelkie drzewa głupoty, rozwijalności, nieprawości i tchórzostwa, 
powycinam rośliny rozkoszy pożądliwości, gniewu i złości oraz 
podobnych namiętności, choćby wznosiły się aż do nieba, spalę je 
przykładając płomień ognisty do ich korzeni w głębi ziemi, aby nie 
pozostało po nich nic, żadna cząstka, żaden ślad ani cień. To 
wszystko więc zniszczę. Za to zasadzę w dziecięcych duszach 
rośliny, których owoc je wykarmi, będzie to nauka pisania i 
płynnego czytania, skrupulatna analiza dziel mądrych poetów, 

                                                 
307 Por. Słownik łacińsko-polski, t. 1, red. M. Plezia, Warszawa: Wydawnictwo Naukowe 
PWN 2007, s. 756-757. HADOT, P: Filozofia jako ćwiczenie duchowe, Warszawa: Fundacja 
Aletheia 2003, s. 223: Łacińskie słowo „conversio” odpowiada w istocie dwu słowom greckim o różnym 
znaczeniu: epistrofé, które oznacza zmianę ukierunkowania i mieści w sobie ideę jakiegoś powrotu 
(powrotu do źródeł, powrotu do siebie), oraz metánoia, które oznacza zmianę, skorygowanie sposobu 
myślenia i mieści w sobie ideę przemiany i odrodzenia. Istnieje wiec w pojęciu konwersji wewnętrzne 
przeciwstawienie idei „powrotu do źródeł” i „odrodzenia”. Ta opozycja wierności czemuś i zerwania z 
czymś silnie oddziałała na świadomość Zachodu od czasu powstania chrześcijaństwa.  
308 HADOT, P: Filozofia, op. cit., s. 231-233.  
309 Por. SIMONETTI, M: Między dosłownością a alegorią, Kraków: Wydawnictwo WAM 
2000, s. 15-17. 
310 Por. FILON ALEKSANDRYJSKI: O rolnictwie 14. DIOGENES LAERTIOS: Żywoty i 
poglądy słynnych filozofów, red. I. Krońska, Warszawa: Państwowe Wydawnictwo Naukowe 
1984, VII, 40.  



161 
 

geometria oraz studia nad pismami retorycznymi i cale 
wyksztalcenie ogólne; w duszach młodzieńczych i takich, które 
osiągnęły już wiek męski, zasadzę lepsze i doskonalsze rośliny – 
roślinę roztropności, męstwa, powściągliwości, sprawiedliwości i 
wszelkiej cnoty”311. 

Autor traktatu O rolnictwie prezentując sztukę uprawę duszy wskazuje na 
proces konwersji dokonujący się w istocie rozumnej, która otrzymawszy 
wyksztalcenie ogólne eliminuje wady, aby na ich miejsce zasadzić cnoty 
kardynalne oraz inne zalety. Aleksandryjczyk dostrzega różnicę pomiędzy 
rolnikiem duszy i robotnikiem rolnym, uprawiającym, przede wszystkim, 
ciało. 

Ludzie wkopują się pod ziemię, przepływają morza, dokonują 
wszelkich innych działań podczas pokoju i na wojnie. Aby zebrać 
wiele materiału dla przyjemności, jakby królowej. Postępują ludzie 
tak nie wtajemniczenie w rolnictwo duchowe, które sieje i sadzi 
cnoty i zbiera ich owoce – szczęśliwe życie, które od cnót 
pochodzi; oni tymczasem skrzętnie zajmują się sprawami miłymi 
ciału, z całą gorliwością lgną do prochu złożonego z dwóch 
elementów, do ulepionego posągu, do tymczasowego mieszkania 
duszy, którego ona nie opuszcza od narodzin do śmierci, niosąc ten 
wielki ciężar niczym trupa”312. 

Antropologia Filona z Aleksandrii nawiązuje do platońskiej nauki o 
człowieku, w której uczeń Sokratesa posługując się metaforami opisuje 
relacje zachodzące miedzy duszą i ciałem istoty rozumnej313. 
Aleksandryjczyk nie zadawala się dychotomicznym podziałem człowieka na 
duszę i ciało, ale, uwzględniając antropologię biblijną, wprowadza 
trychotomiczną strukturę bytu ludzkiego. G. Reale komentując tekst Filona 
znajdujący się w traktacie Alegorie praw zauważa: Jasne jest zatem, że dusza 
ludzka (czyli ludzki umysł) byłaby sama w sobie rzeczą marną, gdyby Bóg nie tchnął w 
nią swego Ducha (pneumą). Według Filona zatem, momentem, który sprzęga człowieka 
z Bogiem, nie jest już dusza, ani nawet jej najwyższa część, umysł (jak uważali Grecy), 
ale Duch otrzymany bezpośrednio od Boga. W konsekwencji (…) życie człowieka toczy 

                                                 
311 FILON ALEKSANDRYJSKI: O rolnictwie 17-18. 
312 FILON ALEKSANDRYJSKI: OP rolnictwie 25. 
313 Por. KOWALCZYK, S: Ciało człowieka w refleksji filozoficznej, Lublin: Wydawnictwo 
KUL 2009, s. 24: Platon wyjaśniając relacje duszy i ciała, odwołał się do metafor i ludowych mitów. 
Pierwszym z nich jest porównanie rozumnej i nieśmiertelnej duszy do woźnicy kierującymi pojazdem i 
końmi, a odpowiednikiem tych ostatnich jest ciało człowieka, nakierowane na pragnienia zmysłowe. 
Innym razem Platon użył metafory okrętu kierowanego przez żeglarza: ciało to łódź, a żeglarzem jest 
dusza człowieka. Jeszcze bardziej pejoratywna ocena roli ciała jest powiązana z opisem fenomenu śmierci. 
Ciało to czasowe miejsce pobytu duszy, w pewnym sensie będące dla niej więzieniem, dlatego śmierć jest 
wyzwoleniem z ograniczeń i dolegliwości materialnego ciała. Wszystkie te metafory minimalizują ontyczny 
status ciała ludzkiego, ukazując jego role, jako podrzędnego i przejściowego elementu osoby ludzkiej. 



162 
 

się w trzech wymiarach: 1) w wymiarze fizycznym, czysto zwierzęcym (ciało), 2) w 
wymiarze rozumnym (dusza-umysł), 3) w wyższym, boskim, transcendentnym wymiarze 
Ducha314  
 Seneka Młodszy (4-65), pisarz i filozof stoicki, retor, konsul oraz 
nauczyciel cesarza Nerona, podobnie jak Filon z Aleksandrii, podejmuje 
problematykę cierpliwości. W dialogu De constantia sapientis wskazuje na 
konwersję, która dokonuje się w cierpliwym kroczeniu drogą stoicką. 

Stoicy, kiedy raz weszli na twarda drogę, wcale nie troszczą się o to, 
aby ta droga przyjemna wydawała się ludziom, którzy dopiero na 
nią wstępują, lecz aby jak najszybciej doprowadziła nas do 
wyzwolenia i zawiodła na ów wyniosły szczyt, który tak wysoko się 
wznosi ponad zasięg wszelkiego pocisku, że góruje nawet nad 
losem. – Ale droga, którą każą nam kroczyć, jest stroma i wyboista. 
– I co z tego? Czy gładką drogą zdobywa się szczyty? W 
rzeczywistości nie jest wcale taka stroma ta droga, jak się niektórym 
wydaje. To tylko sam początek jest najeżony głazami i bryłami 
skalnymi i sprawia wrażenie, że jest nie do przebycia, podobnie jak 
niejedno miejsce widziane z daleka, wydawać się zwykło urwistym i 
zrośniętym masywem tylko, dlatego, że odległość w błąd 
wprowadza bystrość spojrzenia”315. 

Autor De constantia sapientis powołując się na greckich herosów Ulissesa 
(Odyseusza), bohatera Odysei316 oraz boga olimpijskiego Herkulesa 
(Heraklesa)317, opiekującego się stoikami i cynikami, wyżej stawia postać 
Rzymianina, Katona Młodszego, którego życie jest przykładem doskonałego 
mędrca stoickiego318.  
 W innym dialogu De tranquillitate animi, skierowanym do Serenusa, 
Seneka Młodszy odpowiadając na prośbę przyjaciela, pragnącego osiągnąć 
stan duchowego spokoju, proponuje następujące rady: 

„I dlatego zachodzi tutaj potrzeba nie środków bardziej ostrych i 
skutecznych kolejno już stosowanych, abyś mianowicie surowiej 
obchodził się z sobą i czynił rożne ofiary i wyrzeczenia, ale 
lekarstwa, którego się używa na końcu: abyś miał wiarę w swe siły 
(fidem tibi habeas), abyś nadto, był przekonany, że postępujesz 
właściwą drogą (recta ire te via crredas), ani na moment zwieść się na 
kręte manowce wędrowcom, z których większość bez 

                                                 
314 REALE, G: Historia filozofii starożytnej, t. 4, Lublin: Wydawnictwo KUL 1999, s. 315. 
315 LUCJUSZ ANNEUSZ SENEKA: O niezłomności mędrca 1, 1-2 
316 Por. PARANDOWSKI, J: Mitologia. Wierzenia i podania Greków i Rzymian, Warszawa: 
Czytelnik 1979, s. 258-272. GRIMAL, P: Słownik mitologii greckiej i rzymskiej, Wrocław-
Warszawa-Kraków: Ossolineum 1990, s. 255-259. 
317 Por. PARANDOWSKI, J: Mitologia, op. cit., s. 173-187. GRIMAL, P: Slovenia, op. cit., s. 
128-139. 
318 Por. LUCJUSZ ANNEUSZ SERNEKA: O niezłomności mędrca 2, 1-3.  



163 
 

zastanowienia zbacza w rożnych kierunkach, a pewna liczba błąka 
się w pobliżu głównego szlaku. To, czego tak gorąco pragniesz, 
niewzruszony stan ducha, jest rzeczą wielką, owszem, najwyższą, 
wprost boską (magnum et summum est deoque). Taką równowagę 
wewnętrzną stabilem animi sedem) Grecy nazywają pogoda umysłu 
(euthymiam) i na ten temat napisał Demokryt wspaniałą księgę, ja zaś 
– pokojem ducha (tranquillitatem). Nie ma, bowiem potrzeby 
zapożyczać słów greckich ani też żywcem przekładać według ich 
brzmienia. Wystarczy samą istotę rzeczy, o którą chodzi, oznaczyć 
jakąś nazwą, która powinna wyrażać istotną treść grecką, nie zaś 
naśladować jej formę”319. 

Nauczyciel Nerona prezentując stan spokoju ducha, który jest cnotą boską, 
zwraca uwagę na środki służące do jej urzeczywistnienia. A zatem wiara we 
własne siły poprzedza przekonaniem o wyborze właściwej drogi. Umiejętne 
pokonywanie zagrożeń płynących często ze strony ludzi, którzy z niej zeszli 
oraz kontynuowanie obranego kierunku są warunkami koniecznymi do 
osiągnięcia wybranego celu - równowagi wewnętrznej. Seneka Młodszy 
powołując się na autorytet greckiego filozofa, Demokryta z Abdery (460-
351), autora traktatu etycznego O pogodzie ducha320, opisuje euthymię, łącząc w 
sposób finezyjny kategorie psychologiczne z kategoriami fizjologicznymi. 
Pogodę ducha (euthymię) można osiągnąć poprzez ćwiczenie umiejętności 
panowania nad swoimi pragnieniami321.  
 Autor dialogu De tranquillitate animi będąc doświadczonym 
tłumaczem wyjaśnia greckie słowo euthumía (spokój ducha)322 używając 
łacińskiego wyrazu tranquillitas (spokój)323. Opisując sposób przekładu tekstu 
greckiego na język łaciński wyraźnie stwierdza: 

„nec enim imitari et tramsferre verba ad illorum formam necesse 
est; res ipsa de qua igitur aliquo signanda nomine est, quod 
appellationis graecae vim debet habere, non faciem”324. 

Sztuka tłumaczenia tekstów w starożytności była znana i praktykowana 
przez wybitnych pisarzy i myślicieli łacińskich. Marek Tuliusz Cyceron (106-
43), podobnie jak Seneka Młodszy, znając literaturę grecką tłumaczył ją na 
język starożytnych Rzymian. Autor traktatu De optimo genere oratorum pisze: 

„Dokonałem, bowiem przekładu bardzo sławnych mów dwóch 
najwymowniejszych Ateńczyków, którzy polemizowali ze sobą, 

                                                 
319 LUCJUSZ AANNEUSZ SENEKA: O pokoju ducha 2, 2-3.  
320 Por. DIOGENES LAERTIOS: Żywoty, op. cit., IX, 7, 46. JAEGER, W: Teologia wczesnych 
filozofów greckich, Kraków: Wydawnictwo Homini 2007, s. 272.  
321 Por. REALE, G: Historia, op. cit., t.5, s. 81.  
322 Por. Słownik grecko-polski, t. 2, red. Z. Abramowiczówna, Warszawa: Państwowe 
Wydawnictwo Naukowe 1960, s. 342.  
323 Por. Słownik łacińsko-polski, op. cit., t.5, s. 410. 
324 LUCJUSZ ANNEUSZ SENEKA: O pokoju ducha 2, 3.  



164 
 

mianowicie: Ajschynesa i Demostenesa. A przelozżlem te mowy 
nie, jako tłumacz (nec converti ut interpres), lecz jako mówca (ut orator): 
te same zdania, ich treść, a także swoiste zwroty oddawałem w 
słowach odpowiadających naszemu zwyczajowi językowemu (ad 
nostram consuetudinem). Jeśli o nie idzie, to nie uważam za konieczne 
tłumaczenie słowa za słowem (verbum pro verbo), lecz zachowanie 
tego samego znaczenia wszystkich słów. Nie sądziłem, bowiem, że 
słowa trzeba czytelnikowi odliczać, lecz że należy je niejako kłaść 
na wagę (tamquam appendere)”325. 
Zagadnieniem cierpliwości zajmowali się także pisarze i myśliciele 

Kościoła starożytnego. Św. Ignacy z Antiochii biskup i męczennik, na 
zakończenie Listu do Kościoła w Smyrnie pozdrawiając miejscowego biskupa 
Polikarpa wraz z kapłanami oraz diakonami konstatuje: 

„w imię Jezusa Chrystusa, przez Jego Ciało i Krew, przez mękę i 
zmartwychwstanie, w jedności ciała i ducha z Bogiem i miedzy 
wami. Łaska wam, miłosierdzie, pokój i cierpliwość na zawsze”326. 
Męczennik ze Smyrny, podobnie jak jego przyjaciel Biskup z 

Antiochii, podejmuje, w Liście do Kościoła w Fipippi, problematykę 
cierpliwości. Autor tegoż listu zachęcając do naśladowania cierpliwości 
(hupomonês) wskazuje na boski przykład (hupogrammòn) Chrystusa, na którym 
wzorują się, w praktykowaniu tej cnoty, osoby znane adresatom: 
Apostołowie oraz Ignacy wraz z współtowarzyszami Zosimosem i 
Rufusem327. 
 Klemens z Aleksandrii (150-215), filozof i apologeta chrześcijański, 
w traktacie Kobierce, opisując dwa rodzaje nadziei także przywołuje cnotę 
cierpliwości komentując fragment Listu do Rzymian (5, 3-4): 

„Wytrwałość zaś daje znamię próby, a próba daje nadzieję, nadzieja 
zaś zawodu nie sprawia, ponieważ miłość Boga rozlała się obficie w 
sercach naszych za pośrednictwem Ducha Świętego, który został 
nam udzielony”328. 
Problematykę cierpliwości podjęli, miedzy innymi, afrykańscy 

Ojcowie Łacińscy, którzy w swoich traktatach analizowali tę cnotę. Do 
najbardziej znanych i cytowanych wczesnochrześcijańskich teoretyków 
cierpliwości należą: Tertulian z Kartaginy (155-220), św. Cyprian z Kartaginy 
(200-258) oraz św. Augustyn z Hippony (354-430). 

                                                 
325 MAREK TULIUSZ CYCERON: O najlepszym rodzaju mówców V, 14, w: CYCERON, 
ŚW. HIERONIM, BURGUNDIUSZ Z PIZY, LEONARDO BRUNI: O poprawnym 
przekładaniu, red. W. Seńko, Kety: Wydawnictwo Marek Derewiecki 2006, s. 103. 
326 IGNACY ANTIOCHEŃSKI: List do Kościoła w Smyrnie 12,2.  
327 Por. POLIKARP ZE SMYRNY: List do Kościoła w Filippi 8, 2-9,1.  
328 KLEMENS ALEKSANDRYJSKI: Kobierce II, 134, 4. 



165 
 

 Tertulian, pisząc traktat O cierpliwości (De patientia)329, na wstępie 
swego dzieła informuje czytelnika, iż nie posiada tej zalety. 

„Muszę wyznać przed Panem Bogiem, że jest to z mej strony 
zuchwałością, jeśli nie bezwstydną śmiałością, że ja ośmielam się 
pisać o cierpliwości (de patientia), która w praktyce jest mi zupełnie 
obca, mnie człowiekowi bez żadnej dobrej zalety. Ci bowiem, 
którzy podejmują się dowodzenia i przedstawienia jakiejś rzeczy, 
sami powinni najpierw ćwiczyć się w niej (in administratione eius), by 
powagą własnego postępowania nadać kierunek nieustannym 
zachętom, aby nie wstydzić się słów pozbawionych czynów”330. 

Autor De patientia nawiązuje do idei áskesis, którą propagowali 
przedstawiciele starożytnych szkół filozoficznych zalecając ćwiczenia w 
umiłowaniu mądrości obejmujące duszę i ciało istoty rozumnej331. Adwokat 
z Kartaginy powołując się na świadectwa filozofów pogańskich zauważa, iż 
cierpliwość jest, według nich, najwyższą cnotą (summa virtus), nierozerwalnie 
połączoną z nauczaniem mądrości. 

„Ci właśnie tak bardzo ją podkreślają, że gdy poróżnią się miedzy 
sobą z powodu upodobań do różnych szkół, czy też 
kontrowersyjnych poglądów, pamiętają jednak o jednej cierpliwości 
(patientiae), jako wspólnym przedmiocie swoich studiów i w niej 
jednej pokój (pacem) znajdują. W niej się łączą, w niej się jednoczą, o 
nią się starają w jednomyślnym dążeniu do cnót, całą okazałość 
swej mądrości (sapientiae) obwieszczają z cierpliwością”332. 

Cnota cierpliwości, jako wspólny temat filozoficznych rozważań, prowadzi 
do pokoju miedzy nauczycielami mądrości. Św. Cyprian w traktacie De bono 
patientiae rozróżnia jej dwa rodzaje: cierpliwość prawdziwą i fałszywą333. 
Wyznawcy Chrystusa będąc filozofami praktykują tę cnotę nie tylko w 

                                                 
329 Por. KWINTUS SEPTIMUS FLORENS: Tertulian. Wybór pism, Warszawa: Akademia 
Teologii Katolickiej, PSP t. 5, 1970, s. 155-174.  QUASTEN, J: Patrology, vol. 2, Allen: 
Christian Classics 1995, p. 298-299.  
330 TERTULIAN: O cierpliwości 1, 1. Por. SIMONETTI, M: La letteratura cristiana antica greca 
e latina, Milano: Edizioni Accademia 1988, p.154. 
331 Por. REALE, G: Historia, op. cit., t. 4, s. 122: Owo ćwiczenie, które jest właściwe filozofii, a 
które prowadzi do cnoty, jest najbardziej złożone i najtrudniejsze ze wszystkich. Ponieważ zaś człowiek 
ma duszę i ciało, i ciało służy jako instrument duszy, przeto podwójny będzie ten porządek ćwiczeń: jeden 
będzie uwzględniał dusze wraz z ciałem, natomiast drugi sama duszę. HADOT, P: Czym jest filozofia 
starożytna?, Warszawa: Fundacja Aletheia 2000, s. 242-243. 
332 TERTULIAN: O cierpliwości 1, 7.  
333 Por. CYPRIAN: O pożytku cierpliwości 2: Albowiem, jeżeli cierpliwym jest ten, kto jest pokorny i 
ładowny, a filozofowie – jak widzimy – nie są ani pokorni, ani łagodni, lecz wielce sami sobie się 
podobają, a przez to samo, żer się sobie podobają, nie podobają się Bogu, okazuje się, że nie ma 
cierpliwości tam, gdzie jest bezczelność sztucznej swobody i bezwstydna chełpliwość do polowy obnażonej 
piersi. AUGUSTYN: O cierpliwości 2, 2.  



166 
 

słowach (non verbis), lecz także w czynach (factis). Biskup z Kartaginy opisując 
cierpliwość konstatuje: 

„Cnota ta (virtus ista) bowiem jest nam wspólna z Bogiem (nobis cum 
Deo communis). Tam (iste) zaczyna się (incipit) cierpliwość, tam (iste) 
bierze początek (caput sumit) jej jasność (claritas) i godność (dignitas). 
Pochodzenie (origo) i wielkość (magnitudo) cierpliwości wywodzi się 
od Boga Stwórcy (Deo auctore)”334.  

Cyprian pisząc na temat cierpliwości zauważa, ze jej źródłem i autorem jest 
sam Bóg, a zatem patientia posiada znamiona boskości. Przymioty tej cnoty - 
jasności oraz godności - podkreślają jej szczególna rolę w egzystencji Boga i 
człowieka. Stwórca i stworzenie posiadają wspólną płaszczyznę działania, na 
której urzeczywistnia się wieloaspektowość boska i ludzka tej zalety. 

Św. Augustyn, podobnie jak jego afrykańscy poprzednicy Tertulian 
i Cyprian, wypowiada się na temat cierpliwości. W dziele De patientia podaje 
on dwa opisy tej zalety. 

„Cnota ducha (Virtus animi), zwana cierpliwością (patientia), jest tak 
wielkim darem Boga (magnum Dei donum), że wychwala się 
cierpliwość nawet boskiego Ofiarodawcy, z jaką oczekuje On 
poprawy złych. Chociaż Bóg w ogóle nie może cierpieć (nihil pati 
possit) , cierpliwość (patentia) zaś przyjęła swą nazwę (nomen acceperit), 
od cierpienia (a patiendo), to jednak nie tylko mocno wierzymy 
(fideliter credimus), że Bóg jest cierpliwy (patientem Deum), ale także 
zbawiennie tę prawdę wyznajemy (verum salubriter confitemur)”335.  

Cnota cierpliwości, według Biskupa z Hippony, jest nie tylko wielkim darem 
Boga dla ducha człowieka, lecz także przymiotem Stwórcy objawiającym się 
w ekonomii zbawienia. Augustyn analizując zagadnienie braku cierpienia w 
naturze boskiej wskazuje także na aspekt filologiczny łacińskiego 
rzeczownika patientia, (rzeczownik odczasownikowy - a patiendo), 
wywodzącego się od czasownika patior (znosić, wytrzymywać)336. Prawda o tym, 
że Bóg nie podlega cierpieniu, jest przedmiotem wiary, o której Doctor gratiae 
pisze: mocno wierzymy oraz zbawiennie wyznajemy.   
 Tertulian zachęcając do ćwiczenia się w cnocie cierpliwości 
powołuje się na przykład Boga, który jest jej wzorem (patientiae ezxemplum). 

„On to po pierwsze rozlewa światłość dnia zarówno nad 
sprawiedliwymi jak i niesprawiedliwymi, On to następnie pozwala w 
jednakowy sposób korzystać z dobrodziejstwa pór roku, usług 
żywiołów, darów całej przyrody, tak godnym jak i niegodnym. A 
dalej On utrzymuje niewdzięczne narody, które uwielbiają igraszki 

                                                 
334 CYPRIAN: O pożytku cierpliwości 3.  
335 AUGUSTYN: O cierpliwości 1.1  
336 Por. Słownik łacińsko-polski, t. 4, red. M. Plezia, Warszawa: Wydawnictwo Naukowe 
PWN 2007, s. 48.  



167 
 

sztuki i dzieła rąk swoich; prześladują imię Jego samego i Kościół; 
chełpią się codziennie nieczystością, chciwością, niegodziwością i 
złośliwością i to do tego stopnia, że Jego własna cierpliwość 
(patientia) ujmę Mu przynosi (detrahat)”337. 

Rozważając cierpliwość Boga Adwokat z Kartaginy nawiązuje do słów 
zawartych w Ewangelii św. Mateusza, w których Chrystusa przekazuje prawdę 
o miłości nieprzyjaciół. Boski Nauczyciel wskazuje na Ojca Niebieskiego, 
będącego wzorem boskiej cierpliwości: On sprawia, że słońce wschodzi nad złymi 
i dobrymi i zsyła deszcz dla sprawiedliwych i niesprawiedliwych (Mt 5. 42). 
Paradygmat cierpliwości Boga urzeczywistnia się i realizuje w tajemnicy 
wcielenia Syna Bożego. 

„Bóg w cierpliwości zezwala, że się narodził. W łonie matki (in utero 
matris) oczekuje swego czasu. Narodzony cierpliwie znosi okres 
wzrastania. Dojrzały, nie pozwala, aby go poznano. Nie dba o swa 
sławę, przyjmuje chrzest od sługi swego; ataki kusiciela tylko 
słowem odpiera. Jako Pan, staje się nauczycielem. Poucza 
człowieka, jak uniknąć śmierci. Nauczył, jak przebaczyć – 
oczywiście dla zbawienia – obrażoną cierpliwość (offensae patientiae) 
(…) A kiedy cierpliwość Pana (patientia Domini) została zraniona w 
osobie Malchusa, wówczas przeklął na przyszłość czyny miecza, a 
przywróceniem zdrowia temu, którego sam nie zranił, dal 
zadośćuczynienie dla cierpliwości, matki miłosierdzia (per patientiam 
misericordiae matrem). Pomijam samo ukrzyżowanie, bo w tym celu 
przyszedł”338. 

Cierpliwość Chrystusa, od momentu poczęcia w łonie Maryi aż do śmierci 
na krzyżu, wskazuje na wyjątkowość tej cnoty w dziejach zbawienia. Syn 
Boży cierpliwie oczekuje na przyjęcie ludzkiej natury, aby, jako Bóg-
Człowiek, stać się nauczycielem cierpliwości. Chrystus, w przypowieściach o 
zagubionej owcy oraz synu marnotrawnym339 nie tylko wyjaśnia znaczenie tej 
cnoty w życiu istoty ludzkiej, lecz także sam realizuje ją w ziemskim życiu. 
Tertulian nawiązując do Janowego opisu pojmania Jezusa (por. J 18, 1-14), 
konstatuje, że cierpliwość jest matką miłosierdzia (misericordiae mater).  
 Św. Cyprian z Kartaginy wypowiadając się na temat cierpliwości 
stwierdza, iż starotestamentalni patriarchowie i prorocy, będący figurą i 
obrazem Chrystusa, przede wszystkim praktykowali tę zaletę, która 
manifestuje się poprzez męstwo i stałą równowagę ducha (forti et stabili 
aequanimitate)340. Cnota cierpliwości, jak zauważa Tertulian, nie tylko wypływa 

                                                 
337 TERTULIAN: O cierpliwości 2, 2-3.  
338 TERTULIAN: O cierpliwości 3, 2-9.  
339 Por. TERTULIAN: O cierpliwości 12, 6-7. 
340 Por. CYPRIAN: O pożytku cierpliwości 10: Tak Abel pierwszy, zapoczątkowując i poświęcając 
męczeństwo i mękę sprawiedliwego, nie opiera się bratobójcy, ani z nim nie walczy, lecz ginie cierpliwie 
pokorny i łagodny. Tak Abraham, wierząc Bogu i pierwszy zakładając korzeń i podwalinę wiary, 



168 
 

z wiary (fidem subsequitur), lecz także ją uprzedza (antecedit). Te dwie zalety 
charakteryzują postępowanie ludzi sprawiedliwych, wybranych przez Jahwe 
w Starym Przymierzu. 

„Abraham bowiem uwierzył Bogu i przez to został 
usprawiedliwiony. Jego jednak wiarę wypróbowała cierpliwość 
(fidem eius patientia probavit), gdy otrzymał polecenia złożenia ofiary 
ze swego syna. Chciałbym jednak powiedzieć, że była to nie tylko 
próba wiary ile raczej jej umocnienie. Bóg zresztą wiedział, kogo 
usprawiedliwił (…) W ten sposób wiara cierpliwością opromieniona 
(fides patientia inluminata), została wszczepiona i w narody poprzez 
potomstwo Abrahama, którym jest Chrystus: wprowadziła łaskę w 
prawo (gratiam legi superduceret). W ten sposób dopełnionemu i 
wzbogaconemu prawu ustanowiła, jako pomoc swoją cierpliwość 
(adiutricem suam patientiam), której to jedynej brakowało w dawnej 
nauce o sprawiedliwości (ad iustitiae doctrinam retro)”341. 

Cierpliwość poddana próbie wiarę uszlachetnia tę cnotę teologalną, a tak 
umocnioną skierowuje w stronę cnoty kardynalnej - sprawiedliwości. Pełniąc 
funkcje pomocniczą patientia wypełnia lukę istniejącą miedzy łaską i prawem 
stając się jednocześnie zaletą-mostem (virtus-pons) łączącą te dwie 
rzeczywistości.  
 Św. Augustyn, podobnie jak Tertulian i Cyprian, opisując cnotę 
cierpliwości praktykowaną przez postacie starotestamentalne zwraca uwagę 
na osobę Hioba. Ten sprawiedliwy mąż jest przykładem człowieka 
cierpliwego, realizującego tę zaletę zarówno na płaszczyźnie somatycznej jak 
i duchowej.  

„Święty Hiob (…) pozostał nieugięty dzięki mocy cierpliwości 
(stabilis patientiae) i niezwyciężony dzięki sile pobożności (armis 
pietatis). Zanim, bowiem jego ciało doznało cierpień, stracił 
wszystko, co posiadał, aby duch przez mękę swego ciała nie 
załamał się na skutek utraty tych dóbr, które ludzie zazwyczaj 

                                                                                                     
próbowany co do syna, nie wątpi ani zwleka, lecz nakazom Boga z całą pobożną cierpliwością ulega. I 
Izaak, wyobrażając podobieństwo ofiary Pańskiej, okazuje się cierpliwym, gdy ma być przez ojca złożony 
w ofierze. I Jakub, ścigany przez brata, cierpliwie uchodzi ze swojej krainy, a następnie dzięki większej 
cierpliwości, jeszcze bardziej bezbożnego prześladowcę pokojowymi darami do zgody zniewala. Józef, 
sprzedany przez braci i odepchnięty, nie tylko cierpliwie przebacza, lecz przybywającym darmo daje zboże 
w obfitości i łaskawości. Mojżesz często bywa pogardzany przez niewdzięczny i wiarołomny naród i omal 
nie kamienowany, a jednak łagodnie i cierpliwie prosi za nimi Pana. A w Dawidzie, z którego według 
ciała wywodzi się narodzenie Chrystusa, jakże wielka, dziwna i chrześcijańska była cierpliwość. Miał 
często w ręce króla Saula, który go prześladował, i mógł zabić pragnącego go zgładzić, a jednak 
poddanego i wydanego sobie wolał zachować i nie mścić się na nieprzyjacielu, lecz nadto pomścić zabitego. 
Tylu w końcu proroków zabitych, tylu męczenników chwalebna śmiercią uczczonych, a wszyscy doszli do 
niebieskich koron chwalą cierpliwości. Por. DANIÉLOU, J: Le origini del cristianesimo latino. Stolria 
delle dottrine cristiane prima di Nicea, Bologna: Edizioni Dehoniane Bologna 1993, p. 284.  
341 TERTULIAN: O cierpliwości 6, 1-3.  



169 
 

wysoko cenią, i aby po ich utracie powiedział cos przeciwko Bogu, 
ponieważ wydawało się, że tylko ze względu na nie czci Boga. 
Został także doświadczony naglą śmiercią swoich dzieci (…) Nawet 
jednak, gdy to przecierpiał, pozostał niezmiennie wierny swojemu 
Bogu, zdawszy się na wolę Tego, którego nie mógł porzucić, jak 
tylko z własnej woli; wskutek utraty tych dóbr jeszcze mocniej 
przywiązał się do Tego, który mu je odebrał; w Nim mógł znaleźć 
to, czego nigdy nie można utracić”342.  

Cnota cierpliwości kultywowana w psychofizycznej strukturze człowieka, 
połączona z pobożnością, kształtuje wierność głównego bohatera Księgi 
Hioba. Cierpienie duszy i ciała staje się ćwiczeniem wolnej woli Hioba, który, 
ufając bezgranicznie Bogu, mężnie i cierpliwie znosi przeciwności losu. 
Cierpliwość połączona z cierpieniem staje się paradygmatem człowieka 
wierzącego w Boga. Przykłady takiego postepowania podaje także Tertulian 
powołując się na mężów ćwiczących się w zdobywaniu tej zalety: Izajasza 
oraz św. Szczepana343.  
 Adwokat z Kartaginy analizując cnotę cierpliwości przeciwstawia jej 
wadę niecierpliwości, która ma swój początek i źródło w samym diable (in 
ipso diabolo). Szatan wykazując brak cierpliwości nie zaakceptował faktu, iż 
człowiek, stworzony na obraz i podobieństwo Boga, otrzymał władzę nad 
całym stworzeniem. Tertulian opisując niecierpliwość złego ducha 
konstatuje: 

„Jeśliby to cierpliwie zniósł, nie odczułby żadnego bólu i nie 
żywiłby żadnej zazdrości względem człowieka. Dlatego właśnie go 
oszukał, ponieważ odczuwał ból: odczuwał zaś ból, ponieważ 
uniósł się niecierpliwością. Nie myślę dociekać, czy ów anioł 
zatracenia (angelus perditionis) był najpierw zły (malus) czy też tylko 
niecierpliwy (impatiens). Oczywistą jest bowiem rzeczą, że albo 
niecierpliwość (impatientia) pochodzi od złośliwości (malitia), albo 
złośliwość z niecierpliwości. Obydwie się następnie sprzysięgły i 
nierozdzielnie wzrastały na ojcowskim lonie (in uno patris sinu). Gdy 
diabeł najpierw zgrzeszył przez niecierpliwość, wówczas na 
podstawie własnego doświadczenia (de suo experimento) zrozumiał, że 
ona sprzyja grzechowi”344. 

Adwokat z Kartaginy analizując upadek anioła zatracenia wskazuje na ból 
oraz zazdrość, które towarzyszyły szatańskiemu nieposłuszeństwu wobec 
Boga. Wzajemna koegzystencja wad: niecierpliwości oraz złośliwości, 

                                                 
342 AUGUSTYN: O cierpliwości 10. Por. Hi 1, 9-19. Por. CYPRIAN: O pożytku cierpliwości 18. 
TERTULIAN: O cierpliwości 14, 2-7. 
343 Por. TERTULIAN: O cierpliwości 14, 1: Izajasz, bowiem nie przestaje mówić o Panu, dzięki sile 
cierpliwości zostaje przepiłowany. Stefan zaś podczas kamienowania modli się o przebaczenie dla swoich 
wrogów. Dz 7, 59.  
344 TERTULIAN: O cierpliwości 5, 6-8.  



170 
 

pochodząca z osobistego doświadczeniu złego ducha, staje się przemyślaną 
strategią, wykorzystaną w celu wprowadzenia nieprzyjaźni miedzy Stwórcą i 
stworzeniem. Tertulian prezentując dramat pierwszych ludzi, opisany w 
Księdze Rodzaju 3, 1-24, stwierdza: 

„Człowiek był niewinny, z Bogiem związany serdeczna przyjaźnią, 
mieszkał w raju. Tymczasem skoro raz się zniecierpliwił (succidit 
inpatientiae), przestał znajdować swe upodobania w Bogu i nie mógł 
już cieszyć się dobrami niebieskimi. Wtedy to człowiek oddal się 
ziemi, usunął się spod oka Bożego (ab oculis Dei) zaczął się łatwo 
unosić niecierpliwością i posługiwać się wszystkim, co Boga obraża 
(…) To była, ze tak powiem, kolebka (incunabula) rodzącej się 
niecierpliwości. A jaki wkrótce osiągnęła rozwój. Nic w tym zresztą 
dziwnego. Skoro bowiem pierwsza wystąpiła przeciw Bogu, to w 
konsekwencji, właśnie dlatego stała się rodzicielką każdego 
przestępstwa (sola sit matrix in omne delictum), i z jej źródła zaczęły 
wypływać rozmaite strumienie grzechów (de suo fonte varias criminum 
venas) (…) Każdy bowiem grzech ma swoje źródło w 
niecierpliwości”345. 

Wada niecierpliwości zaszczepiona przez złego ducha pierwszym ludziom 
staje się matką każdego grzechu. Adwokat z Kartaginy prezentując tę wadę 
posługuje się obrazem źródła, z którego wypływają rożne strumienie 
nieprawości tworząc żmiję przestępstw (excetra delictorum)346. Raj biblijny staje się 
nie tyko miejscem spotkania człowieka z Bogiem, lecz także kolebką ludzkiej 
nieprawości, manifestującej się poprzez wadę niecierpliwości. Ten brak 
cierpliwości przejawia się także w dziejach Izraela, który okazuje 
zniecierpliwienie wobec przymiesza z Boga347. 
 Św. Augustyn wypowiadając się na temat niecierpliwości przytacza 
przykład samobójcy, który wykracza nie tylko przeciw cnocie cierpliwości, 
lecz także przykazaniu miłości. 

„Jeśli bowiem zabójca krewnych (parricida) jest o wiele bardziej 
splamiony zbrodnią niż jakikolwiek morderca (homicida), ponieważ 
zabija nie tylko człowieka (hominem), ale również bliźniego 
(propinquum), i jeśli wśród samych zabójców krewnych ktoś zostaje 
osądzony tym surowiej im bliższego krewnego zabija, to ten, kto 
zabija siebie samego (se occidit), jest niewątpliwie jeszcze gorszym 
[zbrodniarzem], ponieważ nikt nie jest bliższy człowiekowi, niż on  
sam sobie (nemo est homini se ipso propinquior) (…) Choćby nawet 
cierpieli prześladowanie dla dania prawdziwego świadectwa 

                                                 
345 TERTULIAN: O cierpliwości 5, 13-21. 
346 Por. TERTULIAN: O cierpliwości 5, 22. 
347 Por. TERTULIAN: O cierpliwości 5, 25: Mówiąc krótko, ginęli z powodu grzechu niecierpliwości. 
A czy nie, dlatego zabijali proroków, że nie umieli cierpliwie ich słuchać? A czy nie, dlatego ukrzyżowali 
Pana, że się zniecierpliwili patrząc na jego osobę? Gdyby okazali się cierpliwi, zostaliby zbawieni. 



171 
 

Chrystusowi i popełnili samobójstwo (se interficerent), ale nie 
doświadczyli jakiegoś cierpienia od prześladowców, słusznie 
należałoby im powiedzieć: „Biada tym, którzy stracili cierpliwość” 
(Syr 2, 14). W jaki bowiem sposób można by sprawiedliwie 
nagradzać cierpliwość (patientiae), jeżeli cierpienie bez cierpliwości 
(impatiens passio) obdarzyłoby się korona męczeństwa? Albo jak 
można uznać za niewinnego kogoś, komu powiedziano: „Będziesz 
miłował bliźniego swego, jak siebie samego” (Mt 19, 19), jeśli w 
stosunku do samego siebie (in se ipso) dopuszcza się zabójstwa, 
którego zabrania mu się popełniać na bliźnim”?348 

Biskup Hippony prezentując samobójstwo, jako akt sprzeczny z 
nowotestamentalnym przykazaniem miłości Boga i bliźniego, wskazuje na 
niegodziwość tego czynu, skierowanego przeciwko człowiekowi. Samobójca 
wykazując brak cierpliwości nie może zasłużyć na miano sprawiedliwego 
świadka Chrystusa, ponieważ męczeństwo zakłada cierpliwe cierpienie za 
wiarę.  Augustyn powołując się na autora starotestamentalnej Księgi Syracydesa 
nawiązuje do ewangelicznego „biada” (vae) wypowiedzianego przez Jezusa: 
Biada światu, który stwarza okazję do upadku. Wprawdzie musza pojawić się przyczyny 
zwątpienia, ale biada człowiekowi, który innych doprowadza do upadku (Mt 18, 7). 
 F.-M. Baslez analizując zagadnienie śmierci dobrowolnej oraz 
samobójstwa w świecie starożytnym zauważa: Mity greckie legitymizowały 
samobójstwo kobiet, które rzucały się do wody lub w przepaść, aby uniknąć gwałtu; tego 
samego wyboru dokonują chrześcijanki z Antiochii podczas prześladowania Dioklecjana; 
w jednym przypadku chodzi o samobójstwo rodzinne, jako że matka pociągnęła za sobą 
dwie córki. W Pergamonie chrześcijanka skłoniona do spontanicznego ujawnienia się 
przez odwagę tych, którzy stawiali się wówczas przed obliczem sędziów, wolała 
ostatecznie rzucić się na stos niż być torturowana. Postać Rzymianki, która się 
zasztyletowała, aby uniknąć zgwałcenia przez cesarza Maksencjusza, jest jeszcze 
bardziej konwencjonalna, a jej imię nie pojawia się zresztą w martyrologii349.  
 Tertulian, na zakończenie swego traktatu De patientia, porównuje 
pogańską i chrześcijańską koncepcje cnoty cierpliwości. Adwokat z 
Kartaginy zachęcając do urzeczywistniania tej cnoty w teorii i praktyce 
chrześcijańskiego życia pisze: 

„My natomiast kochajmy cierpliwość Boga (patientiam Dei) oraz 
cierpliwość Chrystusa (patientiam Christi). Wynagrodźmy Mu tę 
cierpliwość, która nam okazał. Złóżmy w ofierze cierpliwość ducha 
(spirytus) i cierpliwość ciała (carnis), ponieważ wierzymy w 
zmartwychwstanie ciała i ducha”!350 

                                                 
348 AUGUSTYN: O cierpliwości 13, 10.  
349 BASLEZ, F.-M: Prześladowania w starożytności. Ofiary, bohaterowie, męczennicy, Kraków: 
Wydawnictwo WAM 2009, s. 223. Por. ŚLIPKO, T: Granice życia. Podstawy współczesnej 
bioetyki, Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej 1988, s. 307-310.  
350 TERTULIAN: O cierpliwości 16, 5. Tłum. własne.  



172 
 

Zachęta do ćwiczenia się w cnocie cierpliwości nawiązuje do przykazania 
miłości Boga i siebie samego. Cierpliwość Boga Ojca oraz Syna Bożego 
manifestuje miłość bożą do człowieka, który jest jej adresatem. Człowiek, 
złożony z ducha i ciała, realizując tę zaletę już na ziemi, przygotowuje się do 
jej urzeczywistnienia w tajemnicy zmartwychwstania. Tertulian wyjaśniając 
ten chrześcijański dogmat wiary zajmuje się nim, miedzy innymi, w dziele 
zatytułowanym De carnis resurrectione351. 
 Podsumowując rozważani łacińskich Ojców Afrykańskich na temat 
cierpliwości można przytoczyć Augustyńską definicje opisującą tę zaletą:   

„Cierpliwość jest towarzyszką mądrości (comes sapientiae), a nie 
niewolnicą pożądliwości (famula concupiscentiae), jest ona przyjaciółką 
dobrego sumienia (amica bonae conscientiae), a nie nieprzyjaciółką 
niewinności (inimica innocentiae)”352. 

W aretologii Biskupa Hippony cnota cierpliwości, będąc towarzyszką innych 
zalet: mądrości oraz niewinności, jest również przyjaciółką dobrego 
sumienia. Dynamiczność tej cnoty przejawia się we wzajemnych relacjach 
świata aksjologicznego do zdolności wydawania sądów wartościujących 
czyny ludzkie. 
 Koncepcja cnoty cierpliwości według Tertuliana, Cypriana i 
Augustyna, stanowi ważny wkład w patrystyczną myśl aretologiczną. Pisarze 
chrześcijańscy oraz Ojcowie Kościoła kontynuując i rozwijając przemyślenia 
na temat virtus patientiae nawiązują do bogatej spuścizny myślicieli 
pogańskich, podejmujących tę problematykę.  
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
351 Por. DANIÉLOU, J: Le origini, op. cit., p. 371-380. 
352 AUGUSTYN: O cierpliwości 5, 4. Tłum. własne.  



173 
 

BIBLIOGRAFIA 
 
BASLEZ, F.-M: Prześladowania w starożytności. Ofiary, bohaterowie, męczennicy, 
Kraków: Wydawnictwo WAM 2009 
CYCERON, ŚW. HIERONIM, BURGUNDIUSZ Z PIZY, LEONARDO 
BRUNI: O poprawnym przekładaniu, red. W. Seńko, Kety: Wydawnictwo 
Marek Derewiecki 2006 
DANIÉLOU, J: Le origini del cristianesimo latino. Stolria delle dottrine cristiane 
prima di Nicea, Bologna: Edizioni Dehoniane Bologna 1993 
DIOGENES LAERTIOS: Żywoty i poglądy słynnych filozofów, red. I. Krońska, 
Warszawa: Państwowe Wydawnictwo Naukowe 1984 
FILON ALEKSANDRYJSKI: Pisma, t. 1, red. L. Joachimowicz, Warszawa: 
Instytut Wydawniczy Pax 1986 
FILON ALEKSANDRYJSKI: Pisma, t. 2, red. S. Kalinowski, Kraków: 
Wydawnictwo WAM 1994 
GRIMAL, P: Słownik mitologii greckiej i rzymskiej, Wrocław-Warszawa-
Kraków: Ossolineum 1990 
HADOT, P: Czym jest filozofia starożytna?, Warszawa: Fundacja Aletheia 2000 
HADOT, P: Filozofia jako ćwiczenie duchowe, Warszawa: Fundacja Aletheia 
2003 
JAEGER, W: Teologia wczesnych filozofów greckich, Kraków: Wydawnictwo 
Homini 2007 
KLEMENS ALEKSANDRYJSKI: Kobierce zapisków filozoficznych dotyczących 
prawdziwej wiedzy, t. 1-2, red. J. Niemirska-Pliszczyńska, Warszawa: Instytut 
Wydawniczy Pax, Akademia Teologii Katolickiej 1994 
KOWALCZYK, S: Ciało człowieka w refleksji filozoficznej, Lublin: 
Wydawnictwo KUL 2009 
KWINTUS SEPTIMUS FLORENS: Tertulian. Wybór pism, t. 1, Warszawa: 
Akademia Teologii Katolickiej, PSP 5, 1970 
LUCJUSZ ANNEUSZ SENEKA: Dialogi, red. L. Joachimowicz, Warszawa: 
Instytut Wydawniczy Pax 1989 
PARANDOWSKI, J: Mitologia. Wierzenia i podania Greków i Rzymian, 
Warszawa: Czytelnik 1979 
Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu, Częstochowa: Edycja św. Pawła 2008 
QUASTEN, J: Patrology, vol. 1-4, Allen: Christian Classics 1995 
REALE, G: Historia filozofii starożytnej, t. 1-5, Lublin: Wydawnictwo KUL 
1999 
SIMONETTI, M: La letteratura cristiana antica greca e latina, Milano: Edizioni 
Accademia 1988 
SIMONETTI, M: Między dosłownością a alegorią, Kraków: Wydawnictwo 
WAM 2000 
Słownik grecko-polski, t. 1-4, red. Z. Abramowiczówna, Warszawa: Państwowe 
Wydawnictwo Naukowe 1960 



174 
 

Słownik łacińsko-polski, red. M. Plezia, Warszawa: Wydawnictwo Naukowe 
PWN, 2007 
ŚLIPKO, T: Granice życia. Podstawy współczesnej bioetyki, Warszawa: Akademia 
Teologii Katolickiej 1988 
ŚW. AUGUSTYN: O cierpliwości, tłum. Z. Wróbel, Vox PAtrum 19 (1999), t. 
36-37, s. 480-495 
ŚW. CYPRIAN: Pisma i traktaty, tłum. J. Czuj, Poznań: Jan Jachowski 
Księgarnia Uniwersytecka 1937  
Wielki słownik grecko-polski Nowego Testamentu, red. R. Popowski, Warszawa: 
Oficyna Wydawnicza „Vocatio” 1997 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



175 
 

PROBLEMY EDUKACJI PRACOWNIKOW 
SOCJALNYCH W POLSCE 

 
Paweł CZARNECKI 

 
 
Celem kształcenia zawodowego jest wyposażenie przyszłych 

pracowników w kompetencje niezbędne do wykonywania danej profesji. 
Również kształcenie pracowników socjalnych zmierza do wyposażenia osób 
pragnących podjąć pracę w tym zawodzie w określony zestaw kompetencji, 
tak aby z jednej strony możliwe było rozwiązywanie problemów 
społecznych zgodnie z polityką społeczną realizowaną przez państwo, a z 
drugiej by absolwenci wchodzący na rynek pracy byli na tym rynku 
konkurencyjni353.   

Przez kompetencję należy rozumieć zarówno wiedzę teoretyczną i 
umiejętności praktyczne, lub też, innymi słowy, wiedzę deklaratywna, czyli 
wiedzę o faktach i sądach, oraz wiedzę proceduralną, czyli wiedzę o 
sposobach osiągania określonego rodzaju celów. Informacje tworzące 
pierwszy rodzaj wiedzy można potraktować jako odpowiedzi na pytanie 
„co?”, a informacje tworzące wiedzę proceduralną jako odpowiedzi na 
pytanie „jak?”. Z punktu widzenia dydaktyki różnica pomiędzy tymi dwoma 
rodzajami wiedzy sprowadza się do sposobu nauczania: w pierwszym 
przypadku wystarczy sam opis faktów, sadów, opinii itd., w drugim 
podstawowa metodą nauczania jest powtarzanie określonych czynności. 
Uczenie się bardziej złożonych umiejętności nie jest jednak możliwe jedynie 
drogą naśladowania demonstrowanych przez instruktora działań, ponieważ 
umiejętności te z reguły składają się też w dużym stopniu z wiedzy 
deklaratywnej354. Rozstrzygnięcia wymaga zatem nie kwestia, czy kształcenie 
do pracy socjalnej ma być przygotowaniem teoretycznym czy praktycznym, 
lecz pytanie o wzajemne proporcje tych dwóch składników na 
poszczególnych etapach edukacji.  

Ze względu na grupę osób, do których kształcenie jest adresowane, 
wyróżnić można edukację przygotowującą do zawodu, szkolenia 
specjalistyczne oraz doskonalenie zawodowe (kształcenie ustawiczne)355. 
Przygotowanie do zwodu jest adresowane przede wszystkim do młodzieży 
pragnącej w przyszłości podjąć prace w sektorze pomocy społecznej i 

                                                 
353 J. Piekarski, Problem wiedzy w instytucjonalnej pracy socjalnej, w: Profesje społeczne w Europie..., s. 
229. 
354 J. Kozielecki, Koncepcje psychologiczne człowieka, Wydawnictwo „Żak”, Warszawa 1995. 
355 Por. I. Dąbrowska-Jabłońska, Kształcenie i doskonalenie zawodowe pracowników socjalnych, w: 
Pracownik socjalny. Wybrane problemy zawodu... .  



176 
 

podlega określonym regulacjom prawnym. Szkolenia specjalistyczne 
przeznaczone są zarówno dla studentów, jak i dla pracowników socjalnych, 
którzy z różnych przyczyn chcą zdobyć dodatkową specjalizację zawodową. 
Z kolei kursy doszkalające powinny obejmować wszystkich pracowników 
socjalnych, ich celem jest bowiem aktualizacja i uzupełnianie wiedzy 
niezbędnej do wykonywania zawodu (np. wiedzy o zmieniających się 
przepisach prawa)356.  

Kwestia rodzaju i zakresu wiedzy i umiejętności, które w toku 
kształcenia powinni przyswoić sobie studenci kierunku „praca socjalna” 
wiąże się z dyskusją na temat istoty i funkcji pracy socjalnej w nowoczesnym 
społeczeństwie. W przypadku pracy socjalnej problem ten komplikuje się 
dodatkowo ze względu na wspomnianą dwuwymiarowość tej dziedziny jako 
dyscypliny teoretycznej i jako zbioru umiejętności praktycznych357. Podstawą 
kształcenia w wymiarze teoretycznym powinna być usystematyzowana 
wiedza naukowa, ponieważ jednak praca socjalna jest dziedziną 
interdyscyplinarną, powstaje problem opracowania „kanonu” informacji z 
różnych dziedzin, które powinien przyswoić sobie każdy adept pracy 
socjalnej bez względu na wybraną przez siebie specjalizację. Podobny 
problem powstaje zresztą w obszarze umiejętności praktycznych, ponieważ i 
tutaj można wyróżnić umiejętności uniwersalne, niezbędne wszystkim 
pracownikom socjalnym (np. umiejętność funkcjonowania w określonym 
otoczeniu prawno – instytucjonalnym) oraz umiejętności specjalistyczne, 
dostosowane do określonej grupy adresatów pracy socjalnej.  

W jednym i drugim przypadku najważniejszym kryterium doboru 
treści przekazywanych adeptom pracy socjalnej wydaje się być kryterium 
użyteczności, z czego z kolei wynika, że programy kształcenia pracowników 
socjalnych muszą ewoluować zgodnie ze zmieniającymi się potrzebami rynku 
pracy. Istotne znaczenie wydaje się mieć także kryterium spójności oraz 
weryfikowalności wiedzy. Jednakże wbrew pozorom spełnienie tych dwóch 
kryteriów nie wydaje się być łatwe, jak bowiem zauważa A. Olubiński w 
praktyce pracownicy socjalni posługują się często wiedzę niepełną, 
fragmentaryczną, a przy tym niedostatecznie zweryfikowaną, operują więc 
raczej hipotezami niż potwierdzonymi teoriami naukowymi. Zdaniem tego 
autora, stosowanie przez pracowników wiedzy hipotetycznej jest jednak 
korzystniejsze z punktu widzenia dobra podopiecznych niż posługiwanie się 
twierdzeniami akceptowanymi na zasadzie dogmatów, ponieważ pracownicy 
odwołujący się do wiedzy, która nie została całkowicie zweryfikowana, są 
bardziej krytyczni wobec rozstrzygnięć teoretycznych, dążąc raczej do 
                                                 
356 Por. T. Kaźmierczak, System dokształcania pracowników służb społecznych w Polsce, w: 
Kształcenie pracowników socjalnych... .  
357 B. Dewe zwraca uwagę na potrzebę zachowania odpowiednich proporcji pomiędzy 
wiedzą teoretyczną a umiejętnościami jej praktycznego stosowania. Por. tenże, Wiedza i 
umiejętności w pracy socjalnej, w: Pedagogika społeczna i praca socjalna..., s. 95 i nast.  



177 
 

przetestowania ich praktycznej skuteczności niż do potwierdzenia za wszelką 
cenę słuszności własnych przekonań358.  

Praca socjalna jest dziedziną interdyscyplinarną, toteż absolwenci 
studiów o tej specjalności powinni posiadać wiedzę podstawową wiedzę z 
takich dziedzin, jak filozofia, psychologia, biologia i medycyna (pomoc 
osobom niepełnosprawnym), ekonomii i prawa (rozumienie funkcjonowania 
systemu pomocy społecznej, zrozumienie zjawisk mikroekonomicznych) a 
także rzecz jasna pedagogiki społecznej i teorii pracy socjalnej. Pracownik 
socjalny rozpoczynający pracę w zawodzie powinien także dysponować 
odpowiednimi umiejętnościami praktycznymi: umiejętnością oceny trudnych 
sytuacji, stosowania metod i technik interwencyjnych, pozyskiwania środków 
materialnych i niematerialnych, a także radzenia sobie w sytuacjach 
specjalnych, takich jak niepełnosprawność, bezdomność, przemoc w 
rodzinie itd.  

W edukacji do pracy socjalnej szczególnie ważna funkcję pełnią 
dziedziny wiedzy, których opanowanie jest warunkiem rozumienia 
problemów klientów pracy socjalnej, takie jak socjologia, psychologia i 
pedagogika. Celem kształcenia w dziedzinie socjologii jest przekazanie 
wiedzy o funkcjonowaniu społeczeństwa, wiedza ta bowiem jest warunkiem 
zrozumienia zjawisk społecznych a także narzędziem pozwalającym 
poddawać te zjawiska analizie i ocenie oraz umiejscowić pracę socjalną. 
Dlatego studenci pracy socjalnej powinni zapoznać się z celem i metodami 
socjologii oraz poznać główne teorie socjologiczne, takie jak funkcjonalizm, 
strukturalizm, interakcjonizm, teoria systemów marksizm itd359.  

Pracownicy socjalni powinni rzecz jasna rozumieć psychologiczne 
mechanizmy funkcjonowania jednostki, dlatego drugą dziedziną ogólnego 
przygotowania do zawodu jest psychologia. W psychologii nie istnieje tak 
wiele odrębnych od siebie teorii jak w socjologii, a teorie, które traktuje się 
jako niezależne od siebie, można sprowadzić bądź do nurtu 
psychoanalitycznego, bądź behawiorystycznego360. Kurs w zakresie 
psychologii obejmować powinien przegląd podstawowych koncepcji 
psychologicznych, wiedzę o procesach poznawczych, psychologicznych 
aspektach komunikowania się, wiedzę o emocjach, znajomość procesów 
rozwojowych, rozwoju i typów osobowości itd. Szczególnie ważna jest 
znajomość podstawowych odkryć psychologii społecznej, a więc dziedziny 
psychologii badającej zjawiska psychiczne powstające w interakcjach 
pomiędzy jednostką a jej społecznym otoczeniem.  

                                                 
358 A. Olubiński, Znaczenie wiedzy w praktyce pracy socjalnej, w: Działanie społeczne w pracy 
socjalnej na progu XXI wieku, pod red. E. Kantowicz i A. Olubiśkiego, Wydawnictwo Akapit, 
Toruń 2003, s. 48. 
359 M. Davies, Socjologia a praca socjalna: niezrozumiałe powinowactwo, w: Socjologia pracy socjalnej, 
pod red. M. Daviesa, Wydawnictwo Naukowe Śląsk, Katowice 1999. 
360 Por. C. de Robertis, Metodyka działania..., s. 61. 



178 
 

Kurs pedagogiki powinien obejmować m. in. historię przedmiotu, 
subdyscyplinach pedagogicznych ze szczególnym uwzględnieniem 
subdyscyplin przydatnych w pracy socjalnej (pedagogika społeczna, 
specjalna, rehabilitacja, resocjalizacja, współczesna zadanie pedagogiki, 
wiedzę o wybranych środowiskach społecznych i ich problemach, wiedzę o 
społeczeństwie obywatelskim, związkach pedagogiki społecznej z praca 
socjalną itp.  

Psychologia wraz z pedagogiką pełnią w pracy socjalnej rolę 
szczególną ze względu na fakt, iż obowiązki pracowników socjalnych często 
graniczą a niekiedy nawet pokrywają się z obowiązkami psychologów i 
pedagogów. Różnica pomiędzy psychologiem a pracownikiem socjalnym, 
nawet jeżeli obydwaj pracują w tym samym zespole, polega na tym, iż 
psycholog bierze pod uwagę przede wszystkim cechy indywidualne, 
wewnętrzny świat przeżyć jednostki, podczas gdy pracownik socjalny 
interesuje się w pierwszym rzędzie społecznym funkcjonowaniem swoich 
podopiecznych oraz możliwościami wykorzystania zasobów społecznych do 
rozwiązania ich problemów361.  

Istotną rolę odgrywa też ogólna wiedza humanistyczna, a także 
znajomość filozofii, w tym przede wszystkim takich jej działów, jak etyka, 
aksjologia czy filozofia polityki. Pewne kompetencje w dziedzinie filozofii są 
niezbędne chociażby po to, aby rozumieć sens norm etycznych ujętych w 
kodeksach etyki zawodowej i dostrzegać potrzebę stosowania ich w 
praktyce. Z kolei znajomość problemów filozofii polityki pozwala 
podejmować samodzielną refleksję nad znaczeniem pracy socjalnej jako 
narzędzia polityki społecznej i rozwoju społecznego.  

Odrębną płaszczyzną przygotowania do zawodu jest formowanie 
tożsamości zawodowej, czyli kształtowanie swoistego ethosu pracownika 
socjalnego. Studia są okresem, w którym młodzi ludzie poszukują 
odpowiedzi na pytanie, czy podjęte przez nich decyzje dotyczące kariery 
zawodowej są właściwe, dążą do zrozumienia samych siebie, odkrywają 
wartości właściwe dla wybranej profesji, słowem, kształtują obraz samych 
siebie jako pracowników socjalnych. W tym przypadku problemów nie 
sprawia określenie, czym jest ethos pracownika socjalnego i jakie cechy 
osobowości powinien pracownik socjalny posiadać, lecz wypracowanie 
metod formowania tożsamości zawodowej. Wydaje się, że duża rolę w 
kształtowanie ethosu pracownika socjalnego odgrywa bezpośredni kontakt z 
autorytetami w dziedzinie pracy socjalnej, a więc przede wszystkim z 
doświadczonymi pracownikami, którzy ów ethos realizują w praktyce. 
Podkreślić tez należy znaczenie zajęć z przedmiotów humanistycznych, w 
tym przede wszystkim filozofii i etyki. Celem tych zajęć jest nie tylko 
przekazanie informacji o normach etyki zawodowej, lecz także wyposażenie 

                                                 
361 Por. R.A. Skidmore, M.G. Thackeray, Wprowadzenie do pracy socjalnej..., s. 30. 



179 
 

studentów w zdolność posługiwania się językiem etycznym w 
interpretowaniu i ocenianiu zjawisk i sytuacji, przede wszystkim zaś 
własnych działań i postaw.   

Warto przy okazji zaznaczyć, że w procesie kształcenia 
pracowników socjalnych dużą wagę należy przywiązywać do nauczania 
umiejętności prawidłowego komunikowania się. Umiejętność ta w pracy 
socjalnej ma wyjątkowe znaczenie, ponieważ pracownicy socjalni posługują 
się w praktyce wieloma różnymi językami, poczynając od języka potocznego 
swoich klientów, poprzez żargon właściwy dla środowiska zawodowego, aż 
po język naukowy z kilku różnych dziedzin.  

A. Kamiński był zdania, że przygotowanie do pracy socjalnej 
powinno przebiegać w dwóch płaszczyznach: ogólnej oraz specjalistycznej. 
Celem kształcenia na poziomie ogólnym powinno być przekazanie wiedzy i 
umiejętności niezbędnych wszystkich pracownikom socjalnym, bez względu 
na specjalizację. Oprócz wykształcenia ogólnego pod koniec edukacji 
powinno się oferować studentom kilka specjalizacji do wyboru. Podstawą 
kształcenia do pracy socjalnej pozostaje jednak, według Kamińskiego, 
przygotowanie ogólne. Postulat ten A. Kamiński uzasadniał szczególnym 
posłannictwem pracy socjalnej, wymagającej „wewnętrznego nastawienia na 
pracę z innymi, zdolności rozumienia potrzeb drugiego człowieka, tendencji 
do udzielania pomocy, wyrozumiałości itd.”. Stąd konieczny jest ścisły 
związek pomiędzy ogólną wiedzą z zakresu nauk humanistycznych i 
społecznych, a przygotowaniem specjalistycznym. Minusem takiego modelu 
kształcenia jest natomiast stosunkowo niski poziom specjalizacji, co w 
warunkach intensywnych przemian społecznych prowadzić może do 
sytuacji, w której absolwenci kierunku „praca socjalna” są niewystarczająco 
przygotowani do podejmowania coraz bardziej różnorodnych i złożonych 
zadań, których wykonywania oczekuje się od pracowników socjalnych. 

Warto podkreślić, że nawet w krajach, w których kładzie się nacisk 
na przygotowanie specjalistyczne, w programach kształcenia do pracy 
socjalnej obecne są treści z takich dziedzin, jak pedagogika, psychologia, 
socjologia, polityka społeczna itd., co wynika po prostu z 
interdyscyplinarności pracy socjalnej. Różnice pomiędzy systemem 
kształcenia w Polsce i w pozostałych krajach postkomunistycznych oraz 
systemem kształcenia w rozwiniętych krajach europejskich wynikają również 
z faktu, iż w tej drugiej grupie państw istnieje kilkudziesięcioletnia tradycja 
kształcenia do pracy profesjach społecznych. Państwa te nie przechodziły 
ponadto tak głębokich przemian, jakich doświadczyły kraje 
postkomunistyczne w okresie transformacji, toteż ich systemy kształcenia do 
pracy socjalnej mogły ewoluować wraz z całym społeczeństwem362.  

                                                 
362 Przypomnijmy, że w Polsce kształcenie pracowników socjalnych zostało 
zapoczątkowane przez Helenę Radlińską w 1925 r. przy współudziale socjologów m. in. 



180 
 

W okresie transformacji ustrojowej trudno jednak byłoby w Polsce 
wprowadzić jednolity system kształcenia, który promowałby specjalizację 
kosztem ogólnego przygotowania do zawodu. Transformacja ustrojowa była 
okresem intensywnych przemian obejmujących wszystkie dziedziny życia 
społecznego, toteż generowała ona problemy, z którymi służby społeczne w 
powojennej historii Polski nie miały nigdy do czynienia. Ani istniejący w 
Polsce system pomocy społecznej, ani tym bardziej programy kształcenia 
pracowników socjalnych nie były przygotowane do radzenia sobie z tymi 
problemami, ponieważ przygotowane być nie mogły. Można zatem uznać, 
że kształcenie dające adeptom pracy socjalnej z jednej strony ogólną wiedzę 
o problemach socjalnych i sposobach ich rozwiązywania, a z drugiej 
promujący pewną otwartość, samodzielność i zdolność twórczego myślenia 
był w tych warunkach systemem optymalnym.  

Z uwagi na wzrastająca złożoność problemów, z jakimi w nowych 
warunkach musieli zmagać się pracownicy socjalni, niewystarczające okazało 
się kształcenie na poziomie licealnym. Przez pierwszych kilkanaście lat 
transformacji nie istniał samodzielny kierunek o nazwie „praca socjalna”, 
uczelnie kształciły jednak na kierunkach pokrewnych , oferowały również 
kursy dla osób pragnących podjąć zatrudnienie w ośrodkach pomocy 
społecznej w ramach kierunku „socjologia” 363. Sytuację tą zmieniło 
rozporządzenie ministra nauki i szkolnictwo wyższego z dnia 13 czerwca 
2006 r. w sprawie nazw kierunków studiów (Dz. U. z dnia 7 lipca 2006 r.), 
wprowadzające samodzielny kierunek studiów o nazwie „praca socjalna”.  

Ustanowienie formalnych warunków, których spełnienie daje 
dostęp do zawodu pracownika socjalnego, jest spowodowane m. in. 
wzrastającym zapotrzebowaniem rynków pracy na specjalistów w tym 
zawodzie. Z kolei przyczyną tego zapotrzebowania są różnego rodzaju 
czynniki społeczne, ekonomiczne i demograficzne, które w dającej się 
przewidzieć przyszłości nie tylko nie znikną, lecz prawdopodobnie będą się 
nasilać. Zwiększają się zatem wymagania stawiane pracy socjalnej oraz ilość i 
stopień skomplikowania zadań, jakie stoją przed pracownikami socjalnymi. 
Wszystko to sprawia, że zawód pracownika socjalnego są w stanie skutecznie 
wykonywać jedynie osoby, które zdobyły odpowiednie kwalifikacje.  

Zgodnie z polskim prawem pracownik socjalny musi posiadać 
dyplom ukończenia studiów wyższych z zakresie pracy socjalnej lub być 
absolwentem któregoś z następujących kierunków studiów: praca socjalna, 
resocjalizacja, polityka społeczna, pedagogika, socjologia, psychologia. 
Absolwenci innych kierunków studiów mogą podjąć prace w zawodzie 
                                                                                                     
(L. Krzywicki, S. Czarnowski, J. Chałasiński) i psychologów (m. in. A. Dryjski i M. 
Librachowa), jednak tradycje te nie były kontynuowane w okresie PRL. 
363 Już jednak w latach siedemdziesiątych wdrożono kształcenie na kierunkach zbliżonych 
do pracy socjalnej, takich jak polityka społeczna, pedagogika opiekuńcza i pedagogika 
specjalna. Por. E. Kantowicz, Praca socjalna w Europie..., s. 263. 



181 
 

dopiero po ukończeniu dodatkowego kursu w zakresie pracy socjalnej lub 
organizacji pomocy społecznej. Te uzupełniające kursy stwarzają szansę na 
znalezienie zatrudnienia osobom, które pierwotnie wybrały inną karierę 
zawodową i ukończyły studia nie związane z pracą socjalną, jednak w 
różnych względów nie znalazły zatrudnienia w wybranych przez siebie 
specjalnościach i podjęły decyzje o przekwalifikowaniu się. Dopuszczenie do 
zawodu osób, dla których praca socjalna jest drugą profesją, należy ocenić 
pozytywnie ze względu na różnorodność zadań, jakie w praktyce stoją przed 
pracownikami socjalnymi. Pracownicy o różnorodnych kwalifikacjach są w 
stanie lepiej podołać różnorodnych obowiązkom niż pracownicy o 
jednolitym przygotowaniu. Ujemną stroną tego rozwiązania jest natomiast 
poziom kształcenia na kursach uzupełniających (chociażby na zmniejszoną 
w porównaniu ze zwykłymi studiami ilość godzin) a także niższy poziom 
identyfikacji z zawodem. Ponadto zawód pracownika socjalnego często 
wybierają jednostki, dla których niedostępne okazały się inne profesje, to zaś 
oznacza, że do zawodu trafiać mogą osoby o nieodpowiednich 
predyspozycjach i o niskim poziomie identyfikacji z zawodem. Jak zaś 
wskazywała H. Radlińska, predyspozycje do pracy socjalnej są nawet 
ważniejsze niż kompetencje. „Specjaliści w zawodzie to niekoniecznie 
zawodowcy całkowicie (z punktu widzenia zarobkowego) zatrudnieni w 
określonym fachu. To przede wszystkim ludzie o wyraźnych zamiłowaniach, 
nadający się specjalnie do danego rodzaju pracy, posiadający odpowiednie 
przygotowanie”364.  

Kształcenie na kierunku „praca socjalna” jest uregulowane 
odpowiednimi przepisami (Rozporządzenie Ministra Nauki i Szkolnictwa 
Wyższego z dnia 13 czerwca 2006 r.). Przepisy te oparte są zarówno na 
polskich doświadczeniach w edukacji pracowników socjalnych, jak i na 
regułach wyznaczonych przez instytucje międzynarodowe (np. Proces 
Boloński). Określają one predyspozycje, jakimi powinni odznaczać się 
kandydaci do zawodu wskazują rodzaj i zakres wiadomości przyswajanych 
przez studentów na poszczególnych etapach kształcenia oraz precyzują 
kompetencje wymagane do uzyskania dyplomu.   

Warto zwrócić uwagę, że przepisy prawa regulujące standardy 
edukacji do pracy socjalnej narzucają szkołom wyższym pewne ograniczenia, 
przy czym ograniczenia te są tym mniejsze, im skromniejszy jest zakres tych 
przepisów. W Polsce przepisy te nie są ani zbyt restrykcyjne, ani nadmiernie 
szczegółowe, toteż pomimo ustanowienia minimum programowego, które 
muszą realizować wszystkie uczelnie publiczne i niepubliczne kształcące na 
kierunku „praca socjalna”, programy nauczania są w praktyce bardzo 
różnorodne. Poszczególne uczelnie przygotowują własne programy 

                                                 
364 H. Radlińska, Kształcenie pracowników socjalnych, w: Problemy kształcenia pracowników 
społecznych, pod red. I. Lepaczyk, Warszawa 1981, s. 23. 



182 
 

kształcenia, w których kładzie się nacisk na różne aspekty pracy socjalnej, 
tak w wymiarze teoretycznym, jak i praktycznym. 

W kształceniu pracowników socjalnych w Polsce uwidacznia się 
tendencja do ujednolicania wymagań dotyczących zarówno zawodu 
pracownika socjalnego jako takiego, jak i poszczególnych specjalności. Z 
drugiej strony istnieją wciąż obszary, w których rola pracownika socjalnego 
nie została wystarczająco sprecyzowana. Za przykład posłużyć może 
problem motywowania osób, które z różnych powodów nie podejmują 
pracy zarobkowej. Istnienie ścisłych wymogów formalnych obowiązujących 
wszystkie szkoły wyższe i określających zarówno kompetencje absolwentów 
kierunku „praca socjalna”, jak i zawartość programów nauczania, w praktyce 
oznaczałaby, że uczelnie nie byłyby w stanie dostosowywać swoich 
programów, tak aby programy te brały pod uwagę również te nowe, 
„niezagospodarowane” obszary pracy socjalnej. Mimo więc, iż w Polsce 
pracownicy socjalni zatrudniani są na ogół w instytucjach państwowych365, 
państwo nie może zbyt głęboko ingerować w proces przygotowania do 
pracy socjalnej.  

Zdaniem E. Kantowicz, w Polsce dominuje obecnie kształcenie 
promujące rozwojowy model pracy socjalnej, co odróżnia nasz kraj od 
większości krajów europejskich, w których dominuje przygotowanie do 
wdrażania modelu kompetencyjno – rozwojowy. Model rozwojowy 
charakteryzuje się przywiązywaniem dużej wagi do ogólnego rozwoju 
studenta, rozwijania jego zdolności samodzielnego myślenia, krytycznej 
refleksji nad własnym zawodem, oceny stanu faktycznego i projektowania 
alternatywnych rozwiązań366. 
 Sprawą o zasadniczym znaczeniu w edukacji pracowników 
socjalnych jest dobór odpowiedniej kadry dydaktycznej. W Polsce kierunek 
„praca socjalna” został utworzony stosunkowo niedawno, brak jest zatem 
nauczycieli akademickich będących absolwentami pracy socjalnej, a zajęcia ze 
studentami prowadzą specjaliści, którzy pacą socjalną zajęli się po 
ukończeniu innych studiów, przede wszystkim pedagogiki, psychologii i 
socjologii367. Mimo więc, iż praca socjalna jest obecne samodzielną 

                                                 
365 Z kolei instytucje te są zobowiązane do realizowania polityki społecznej państwa, 
bowiem w rozumieniu ustawy o pomocy społecznej z 2004 „pomoc społeczna jest 
instytucja polityki społecznej państwa” (art. 2, pkt. 1).  
366 Na temat różnic pomiędzy tymi modelami por. Pedagogika społeczna i praca socjalna. 
Przegląd stanowisk i komentarze, Pod red. E. Marynowicz-Hetki, J. Piekarskiego i D. 
Urbaniak-Zając, Wydawnictwo Interart, Warszawa 1996. Por też K. Frysztacki, Nauczanie 
ogólnych nauk społecznych – nauczanie pracy socjalnej: podobieństwa i różnice, w: Profesje społeczne w 
Europie. Z problemów kształcenia i działania, pod red. E. Marynowicz-Hetki, A. Wagnera i J. 
Piekarskiego, Wydawnictwo Naukowe „Śląsk”, Katowice 2001, s. 107 
367 W tej sytuacji duża pomocą są przekłady podręczników zagranicznych pracy socjalnej. 
Por. np. J. Lishman, Podręcznik teorii dla nauczycieli praktyki w pracy socjalnej, Wydawnictwo 
Naukowe „Śląsk”, Katowice 1998. 



183 
 

dyscypliną teoretyczną, to na sposób jej uprawiania oraz nauczania duży 
wpływ wywiera bez wątpienia profil wykształcenia poszczególnych 
specjalistów368.  

Nauczyciele pracy socjalny powinni więc zdawać sobie sprawę, że 
ich własne wcześniejsze doświadczenia nie pozostają bez wpływu na wybór 
metody kształcenia oraz stosunek do nauczanego przedmiotu, a także 
informować o tym fakcie studentów. Ponadto na sposób kształcenia do 
pracy socjalnej (a zatem pośrednio także na stosunek przyszłych 
absolwentów do zawodu) wpływ mają te same czynniki, które oddziałują na 
proces edukacji do wszystkich zawodów związanych z pomaganiem. Dla 
przykładu, relacja pomiędzy nauczycielem a studentami przypomina w 
pewnym stopniu relację pomiędzy przełożonym a podwładnym: w jednym i 
drugim przypadku jeden z podmiotów dysponują władzą w stosunku do 
drugiego, zatem styl nauczania i oceniania studentów zależeć będzie od 
preferowanego przez danego nauczyciela stylu przywództwa itd.  

Ponieważ celem pracy socjalnej jest niesienie pomocy w 
rozwiązywaniu problemów, duża rolę w kształceniu przyszłych 
pracowników odgrywają zajęcia praktyczne. Dają one studentom możliwość 
odniesienia wiedzy teoretycznej do problemów praktycznych, zdobywania 
nowych umiejętności poprzez praktyczne działanie, poznania mechanizmów 
działania instytucji pracy socjalnej a także rozpoznania własnych reakcji 
emocjonalnych na problemy podopiecznych oraz rozwijanie umiejętności 
radzenia sobie z nimi. Studenci zapoznają się z różnymi metodami pracy 
socjalnej, mają także okazję nawiązania kontaktu z grupami społecznymi i 
problemami, z którymi dotychczas się nie zetknęli. Warto zwrócić uwagę, że 
praktyki zawodowe nie uczą wyłącznie umiejętności praktycznych, bowiem 
dają one również możliwość zdobycia wiedzy teoretycznej (np. wiedzy o 
funkcjonowaniu systemu opieki społecznej, znajomość struktur instytucji 
pomocowych, podziału obowiązków w obrębie instytucji itd.). Ponadto są 
one okazją do zweryfikowania nabytej wcześniej wiedzy i przetestowania 
stopnia jej opanowania369. 

Formą kształcenia pośrednią pomiędzy przekazem wiedzy 
teoretycznej ćwiczeniem praktycznych umiejętności są symulacje. „Istotą 
technik symulacyjnych jest naśladowanie rzeczywistych sytuacji 

                                                 
368 Por. K. Frysztacki, Nauczanie ogólnych nauk społecznych – nauczanie pracy socjalnej: 
podobieństwa i różnice, w: Profesje społeczne w Europie... . Obecnie kształcenie na kierunku 
„praca socjalna” opiera się na dwóch dyscyplinach: socjologii (m. in. Uniwersytet 
Jagielloński, Uniwersytet Śląski, Uniwersytet Adama Mickiewicza) oraz pedagogikę (m. in. 
Uniwersytet Łódzki, Uniwersytet Warszawski, Uniwersytet Warmińsko – Mazurski). Por. 
E. Kantowicz, Praca socjalna w Europie..., s. 264. 
369 H. Burgess, Uczenie się przez rozwiązywanie problemów w kształceniu pracowników socjalnych, 
„Interart”, Warszawa 1996. 



184 
 

wymagających stosowania nabytych umiejętności”370. W nauce pracy 
socjalnej symulacje można stosować do opanowania różnych rodzajów 
umiejętności, poczynając od prostych umiejętności administracyjnych, takich 
jak wypełnianie formularzy czy pisanie wniosków, poprzez naukę 
obsługiwania urządzeń technicznych (np. sprzętu służącego do pielęgnacji 
osób niepełnosprawnych), aż po opanowywanie technik rozmowy z 
klientem i uczenia się właściwych reakcji emocjonalnych.  

Znaczenie praktyk zawodowych nie ogranicza się jednak jedynie do 
wymiaru dydaktycznego. Praktyki te dają studentom możliwość oceny 
własnej przydatności do zawodu, przekonania się, czy praca socjalna w 
rzeczywistości jest tym zajęciem, jakie wyobrażali sobie, podejmując studia. 
Dla wielu studentów praktyki okazują się  późniejszej pracy zawodowej, 
stwarzając okazję do poznania „od wewnątrz” instytucji pracy socjalnej371. 

W trakcie zajęć studenci obserwują działania pracowników 
socjalnych, uczestniczą w tych działaniach jako pomocnicy, biorą udział w 
spotkaniach poświęconych omawianiu konkretnych przypadków, wreszcie 
pod okiem doświadczonych pracowników sami świadczą pomoc 
podopiecznym. Jak zwracają uwagę autorzy opracowania poświęconego 
praktycznej nauce pracy socjalnej, z punktu widzenia dydaktyki sprawą 
najważniejszą jest właściwy dobór obowiązków dla studentów. Błędem jest 
zarówno zbyt małe, jak i zbyt duże obciążanie studentów obowiązkami.  

Sformułowanie uniwersalnych wskazówek nie jest jednak możliwe 
ze względu na różny typ obowiązków w poszczególnych instytucjach. 
Opiekun zajęć praktycznych powinien w każdym przypadku starać się 
maksymalnie wykorzystać możliwości danej placówki. Obowiązują też rzecz 
jasna zasady odnoszące się do nauczania jako takiego, a więc np. reguła, 
zgodnie z którą nie należy przydzielać studentom zadań, w których czuliby 
się oni w pełni kompetentni, oraz takich, które powodowałyby poczucie 
braku kontroli i paniki, ponieważ w jednym i drugim przypadku stopień 
przyswojenia sobie nowych umiejętności jest znikomy. Poziom trudności 
zadań przydzielanych studentom powinien być dostosowany do etapu 
kształcenia i wzrastać z etapu na etap. Zajęcia przydzielane studentom 
powinny być w miarę różnorodne, jednocześnie jednak powinny stanowić w 
miarę spójną całość. Spełnienie tego ostatniego warunku może okazać się 
trudne ze względów praktycznych, ponieważ instytucje pomocy społecznej, 
w których studenci odbywają praktyki, często traktują praktykantów jako 
dodatkową pomoc w wykonywaniu doraźnych zadań, przydzielając 
studentom po prostu to, co w danym momencie jest do zrobienia372.  

                                                 
370 A. W. Nocuń, J. Szmagalski, Podstawowe umiejętności..., s. 150. 
371 N. Thompson, M. Osada, B. Anderson, Praktyczna nauka pracy socjalnej, Wydawnictwo 
Naukowe “Śląsk”, Katowice 1999, 7 i nast. 
372 Tamże, s,. 32 i nast. 



185 
 

Celem zajęć praktycznych jest z jednej strony nauczenie studenta 
stosowania wiedzy teoretycznej w działaniu, a z drugiej zmniejszenie 
dystansu pomiędzy teorią a przyziemną i nieraz zniechęcającą do działania 
codziennością. W trakcie zajęć praktycznych student poznaje warunki, w 
jakich w rzeczywistości żyją niektórzy podopieczni, także dzieci, a więc 
niejako „uodparnia” się na niezawinione cierpienie, rzecz jasna nie w sensie 
utraty wrażliwości, lecz zdolności zachowania dystansu niezbędnego w 
przyszłości do skutecznego niesienia pomocy. Student ma też okazję 
przekonać się, że podopieczni okazują się często „mniej prostolinijni i 
bezbronni, niż można by tego oczekiwać”, a kontakty z nimi pozwalają 
przyszłemu pracownikowi wyzbyć się naiwności i łatwowierności373. 
Ponadto dzięki zajęciom praktycznym, a potem stażom zawodowym młodzi 
pracownicy łatwiej adoptują się w nowym środowisku pracy, mniejsze jest 
ich poczucie bezradności i osamotnienia, łatwiej przebiega identyfikacja z 
zawodem.  

Proces poznawania podopiecznych i uczenia się dystansu wobec 
ludzkich problemów zostaje jedynie zapoczątkowany podczas praktyk 
studenckich. Właściwy etap gromadzenia doświadczeń i określania 
własnego, indywidualnego stosunku do podopiecznych, współpracowników 
i samego zawodu rozpoczyna się dopiero po studiach. U poszczególnych 
pracowników etap ten przebiega w różny sposób, a adaptacja do nowej 
pracy bywa łatwiejsza lub trudniejsza w zależności od instytucji, do której 
trafia młody pracownik. Niemniej jednak w tym pierwszym okresie pracy 
zawodowej pojawiają się pewne typowe dla pracy socjalnej problemy, który 
rozwiązać musi każdy pracownik rozpoczynający karierę zawodową. 

Problemem tym jest przede wszystkim rozdźwięk pomiędzy 
założeniami teoretycznymi, a praktyką pracy socjalnej. Wprawdzie w trakcie 
studiów przyszli pracownicy socjalni mają okazję zetknąć się z praktycznym 
wymiarem pomagania, jednak nie są oni jeszcze wówczas samodzielnymi 
pracownikami, toteż z realiami pracy socjalnej stykają się bardziej jako 
obserwatorzy niż jako osoby osobiście zaangażowane w problemy 
podopiecznych.  

W pierwszym okresie młodzi pracownicy emanują entuzjazmem, co 
prowadzić może do nadmiernego angażowania się w problemy 
podopiecznych i wczesnego wypalenia zawodowego. Młodzi pracownicy 
socjalni są często przekonani, że problemy podopiecznych mogą zostać 
rozwiązane tylko dzięki ich osobistemu zaangażowaniu, co prowadzi do 
traktowania podopiecznych jako ludzi niezaradnych i całkowicie zależnych, 
to zaś jest przyczyną przekonania, że winę za każdy nierozwiązany problem i 
każdą porażkę podopiecznego ponosi wyłącznie pracownik socjalny u 
młodych pracowników prędzej czy później przychodzi moment kryzysu, 

                                                 
373 Por. M. Granosik, Profesjonalny wymiar..., s. 163. 



186 
 

zniechęcenia do pracy i utraty sensu pomagania. Proces ten może być 
powolny i trwać latami, może też mieć postać nagłego załamania. Tego 
rodzaju kryzys bywa na ogół momentem zwrotnym w karierze zawodowej, 
prowadzi on bowiem albo do odejścia z zawodu, albo do zmiany stosunku 
do pracy i zasadniczej rewizji dotychczasowych wyobrażeń o zadaniach 
pracowników socjalnych.  

Dodatkowym obciążeniem psychicznym jest świadomość 
odpowiedzialności za własnej decyzje. Pracownicy socjalni działają zwykle w 
warunkach niepewności spowodowanych przez niedostateczną ilość 
informacji o sytuacji podopiecznego. Dla wielu pracowników poważnym 
problemem może być podejmowanie decyzji dotyczących najistotniejszych 
obszarów życia swoich podopiecznych, często decyzji, których skutków nie 
da się cofnąć, w takich właśnie warunkach. Najtrudniejsze są zawsze decyzje 
dotyczące dzieci, a więc występowanie z wnioskami o odebranie lub 
ograniczenie opieki rodzicielskiej i umieszczenie dziecka w instytucji 
opiekuńczej. Pracownik socjalni nigdy nie ma całkowitej pewności, czy 
postąpił słusznie i czy swoją decyzja nie skrzywdził dziecka. 

Dla wielu młodych pracowników problemem może okazać się 
pokonanie własnych uprzedzeń i zahamowań. Problem ten dotyczy sytuacji, 
które nie wzbudzają współczucia, powodować zaś mogą uczucie niechęci, a 
nawet odrazy. Młodzi pracownicy musza nauczyć się kontrolować ten rodzaj 
emocji, co dla wielu z nich może być równie trudne jak powstrzymywanie się 
od nadmiernego zaangażowania w sprawy podopiecznych.  

Wszystkich pracowników socjalnych w mniejszym lub większym 
stopniu dotyka tez problem stresu. Wprawdzie indywidualna odporność na 
stres jest różna, w pracy socjalnej nie sposób jednak tego stresu uniknąć. 
Należy się zgodzić z opinią K. Wódz i E. Leśniak-Borek, że „podstawowym 
źródłem stresu w pracy socjalnej są czynniki zewnętrzne wobec pracownika 
(...)”374. Wśród tych zewnętrznych czynników stresu autorki wymieniają 
jednak również przyczyny, które można wyeliminować, takie jak zła 
atmosfera w pracy, nadmierne wymagania ze strony przełożonych, zła 
organizacja pracy, niedostateczne zasoby, braki kadrowe, obarczanie 
pracowników winą za brak skuteczności działania, niskie płace, brak 
autonomii działania itp. Czynniki te są niewątpliwie źródłem stresu, jednak 
nie należą one do istoty pracy socjalnej i występują w większości zawodów.  

Jeżeli mówimy o stresie związanym z pracą socjalną jako taką, 
powinniśmy wziąć pod uwagę jedynie te czynniki, które wiążą się z 
wykonywaniem obowiązków pracownika socjalnego i nie mają związku z 
organizacją też sytemu pomocy społecznej czy tez problemami 
występującymi w danym miejscu pracy. Do czynników tych należy zaliczyć w 
pierwszym rzędzie kontakty z klientami. Jak wspomniałem, dla wielu 

                                                 
374 K. Wódz, E. Leśniak-Berek, Superwizja w pomocy społecznej..., s. 41. 



187 
 

pracowników socjalnych już samo zetknięcie się z problemami 
podopiecznych staje się źródłem stresu. Do innych czynników 
stresogennych (choć nie dotyczy to w tym samym stopniu wszystkich 
pracowników) zaliczyć należy agresję ze strony części podopiecznych lub ich 
otoczenia społecznego (werbalną i fizyczną), próby wyłudzania świadczeń 
socjalnych, nieokazywanie wdzięczności za otrzymaną pomoc itp. 

Wydaje się, że przygotowanie przyszłych pracowników socjalnych 
do przejścia przez ten początkowy okres pracy zawodowej jest równie ważne 
jak przekazanie wiedzy i umiejętności technicznych. Ponadto w 
początkowym okresie pracy młodzi pracownicy socjalni powinni 
otrzymywać dodatkowe wsparcie, które pomagałoby przezwyciężyć typowe 
dla tego okresu trudności. Wsparcie starszych stażem współpracowników 
nie zawsze jest możliwe, ponieważ współpracownicy mają do wykonania 
swoje własne zadania.  

Z kolei pracownikom socjalnym z dłuższym stażem, jak zresztą 
wszystkim osobom trudniącym się zawodowo pomaganiem innym, zagraża 
rutyna zawodowa. Jak zauważa M. Stepulak, „człowiek w sytuacji nadmiaru 
relacji traci z pola swojej świadomości istnienie faktu, iż przedmiotem jego 
odniesień jest osoba”375. Pracownik, który popadł w rutynę zawodową, 
przestaje dostrzegać zasadniczy sens swojej pracy, podopiecznych traktuje 
przedmiotowo, dostrzega w nich kolejne „przypadki”, relacje z 
podopiecznymi ogranicza do niezbędnego minimum, nie angażuje się 
emocjonalnie, pozostaje obojętny zarówno sukcesów, jak i porażek 
zawodowych, a swoje obowiązki wykonuje mechanicznie, traktując je 
wyłącznie jako sposób zarabiania na życie. 

Rytynizacji pracy socjalnej sprzyja także tendencja do 
„menedżeryzmu”, czyli do wprowadzania do pomocy społecznej 
mechanizmów rynkowych. Tendencja ta może towarzyszyć przesuwaniu 
pomocy społecznej do sektora prywatnego, z czym mamy do czynienia w 
niektórych krajach (np. Wielkiej Brytanii376), jest ona widoczna także w 
instytucjach państwowych. Mechanizmy te sprawiają, że kluczowe dla oceny 
pracy socjalnej stają się kryteria ilościowe, nie zaś jakościowe377.  

W tej sytuacji najlepszym rozwiązaniem wydaje się superwizja, a 
więc rodzaj nadzoru nad pracownikami, którego celem jest podniesienie 
jakości pracy. Superwizją mogą być objęci zarówno studenci378, jak i  
początkujący pracownicy, a jeżeli warunki na to pozwalają także pracownicy 

                                                 
375 M. Stepulak, Psycholog jako zawód..., s. 134. 
376 J. Kearney, Edukacja w zakresie pracy socjalnej w Wielkiej Brytanii: historia, uwarunkowania 
pracy socjalnej, praktyka i kształcenie, w: Kształcenie pracowników socjalnych w przeddzień 
rozszerzenia Unii Europejskiej..., s. 69. 
377 Por. K. Wódz, E. Leśniak-Berek, Superwizja w pomocy społecznej..., s. 33. 
378 W przypadku praktyk studenckich funkcję superwizera pełni opiekun praktyk a także 
pracownicy ośrodka, w których odbywają się praktyki.  



188 
 

z długim stażem pracy. Wyróżnić można superwizję „kontrolną”, 
zmierzającą do eliminacji błędów czy tez rozwiązania problemów 
emocjonalnych związanych z pracą zawodową, oraz superwizję, której 
głównym celem jest podniesienie kwalifikacji pracownika.  

Najprostszą metodą superwizji w pracy socjalnej jest rozmowa 
superwizera z pracownikiem, w trakcie której ten ostatni przedstawia relację 
z podjętych przez siebie działań. Inną formą są relacje pisemne, sporządzane 
bądź w formie wypełnionych formularzy, bądź też w formie luźnej 
wypowiedzi379. Tematem rozmów i relacji pisemnych powinny w pierwszym 
rzędzie problemy, z których rozwiązywaniem pracownik ma szczególne 
trudności (np. stosowanie nowej metody pracy socjalnej). Warunkiem udanej 
superwizji jest otwartość ze strony osób jej podlegających, a więc gotowość 
ujawnienia superwizerowi problemów związanych z wykonywaną pracą, 
własnymi reakcjami emocjonalnymi, zahamowaniami, uprzedzeniami, 
lękami, motywację itd.  

Ze względu na ilość uczestników można wyróżnić superwizję 
indywidualną i grupową. Superwizję indywidualną stosuje się często w 
przypadkach wymagających zaufania i poufności, a także w rozwiązywaniu 
problemów nietypowych, trudnych do przezwyciężenia drogą zwykłych 
konsultacji. Zaletą superwizji grupowej jest możliwość wymiany 
doświadczeń również pomiędzy członkami grupy, natomiast jej główną 
wada polega na trudności wypracowania klimatu otwartości i zaufania.   

W kształceniu do pracy socjalnej często wykorzystywana jest także 
superwizja bezpośrednia, polegająca na bezpośredniej obserwacji. Osoba 
poddawana superwizji może sama obserwować działania superwizera 
(uczenie się przez naśladowanie), może też sama być obserwowana przez 
superwizera i wówczas jej postępowanie stanowi przedmiot krytycznej 
analizy. 

Superwizja, której głównym celem jest podnoszenie kwalifikacji, ma 
szansę powodzenia pod warunkiem trafnej identyfikacji słabych punktów w 
wyszkoleniu pracowników. Identyfikacja słanych stron jest względnie łatwa 
u studentów, wynika ona bowiem z programu szkolenia, jeśli natomiast 
superwizji poddawani są pracownicy, identyfikacja braków w wyszkoleniu 
wymaga zastosowania specjalnych metod (np. konfrontacji posiadanej 
wiedzy z trudnymi sytuacjami).  

Należy jednak pamiętać, że superwizja w pracy socjalnej jest 
pewnym, którego zrealizowanie w wielu instytucjach pomocy społecznej 
może nie być możliwe. Przyczyną tego stanu rzeczy jest fakt, że instytucje te 
są na ogól przeładowane pracą, toteż przeznaczanie nawet kilku godzin w 

                                                 
379 Niektórzy autorzy rozróżniają pomiędzy superwizją a konsultacjami. Por. K. Wódz, E. 
Leśniak-Berek, Superwizja w pomocy społecznej, w: Praca socjalna wobec współczesnych problemów 
społecznych..., s. 37 i nast. 



189 
 

tygodniu na superwizja pracowników musiałoby się odbywać kosztem czasu 
przeznaczonego dla podopiecznych.  
 Pracownik socjalny zmaga się z problemami społeczeństwa, które 
podlega ustawicznym, dynamicznym zmianom. Zmieniają się zarówno 
rodzaje problemów, jaki i sposoby i możliwości ich rozwiązywania. Oznacza 
to, że pracownik socjalny nie może zakończyć edukacji wraz z otrzymaniem 
dyplomu licencjata lub magistra, lecz powinien przez cały okres swojej pracy 
zawodowej pogłębiać i uaktualniać wiedzę. Drugim czynnikiem, dla którego 
konieczne jest ciągłe podnoszenie kwalifikacji, jest wzrastająca złożoność 
ekonomicznego i prawnego otoczenia pracy socjalnej. Rzeczywistość 
społeczna staje się coraz bardziej skomplikowaną siecią instytucjonalnych i 
pozainstytucjonalnych zależności, w obrębie której ścierają się interesy 
rozmaitych grup społecznych. Bez znajomości ekonomicznych i prawnych 
uwarunkowań rządzących społeczeństwem pracownik socjalny nie będzie w 
stanie zrozumieć problemów egzystencji swoich podopiecznych, nie będzie 
też równym partnerem dla urzędników i polityków mających wszak 
bezpośredni wpływ na rzeczywistość.   

Jednym z celów kształcenia ustawicznego jest zwalczanie 
stereotypów wśród pracowników socjalnych. Stereotypy te utrzymują się 
niezależnie od wiedzy teoretycznej, dlatego czysty przekaz o charakterze 
informacyjnym może okazać się niewystarczający. Na utrzymywanie się 
stereotypów wśród pracowników socjalnych pomimo posiadania przez nich 
teoretycznej wiedzy o zjawisku, którego te stereotypy dotyczą, zwraca uwagę 
A. Olubiński. Autor ten zwrócił uwagę, że zgodnie z wynikami badań na 
agresywne zachowania dzieci duży wpływ wywiera negatywny klimat w 
rodzinie. Pracownicy socjalni znają wyniki tych badań, mimo to niektórzy są 
nadal przekonani, iż najlepszą metodą wychowawcza jest surowa 
dyscyplina380.  

Oznacza to, że sama wiedza z różnych dziedzin naukowych nie 
zawsze przekłada się w prosty sposób na podniesienie jakości pracy 
socjalnej. Dlatego kształcenie ustawiczne powinno zarówno obejmować 
przekaz informacji o najnowszych odkryciach w takich dziedzinach, jak 
psychologia, socjologia czy pedagogika, jak i zawierać pewien instruktaż 
dotyczący obszarów, w których wiedza naukowa powinna znaleźć 
zastosowanie , zastępując dotychczasowe, bezrefleksyjne i stereotypowe 
myślenie. Natomiast identyfikacja pokutujących w środowisku pracowników 
socjalnych stereotypów jest zadaniem teorii pracy socjalnej.  

Należy zdawać sobie sprawę, że już samo wykonywanie zawodu 
pracownika socjalnego jest rodzajem edukacji. Pracownicy socjalni 
zdobywają doświadczenie, dzięki któremu wzrasta poziom ich kompetencji, 
a jednocześnie przedefiniowaniu ulegają ich początkowe wyobrażenia o 

                                                 
380 A. Olubiński, Znaczenie wiedzy w praktyce pracy socjalnej, w: Działanie społeczne..., s. 47. 



190 
 

pracy socjalnej. Poza tym każdy pracownik podlega oddziaływaniu swego 
środowiska pracy, oddziaływanie to zaś prowadzi do pewnych zmian w 
sposobie myślenia i postępowania. Zjawisko to można porównać do procesu 
socjalizacji, który M. Porębska określa jako całość zmian zachodzących w 
jednostce w związku z tym, że przebywa ona w określonym otoczeniu 
społecznym381. W przypadku absolwentów rozpoczynających pracę 
zawodową oddziaływanie to może okazać się szczególnie silne, dlatego 
wydaje się, że w szkolenie do pracy socjalnej powinno przygotowywać 
przyszłych pracowników również do radzenia sobie z presją środowiska. 
Rzecz jasna problemem nie jest tu sama akceptacja panujących w 
środowisku pracowników socjalnych poglądów, postaw i wartości, lecz 
nabywanie przez młodych pracowników poglądów nawyków (takich jak 
wspomniane właśnie stereotypy), które współczesna teoria pracy socjalnej 
uważa za szkodliwe.  

Praca socjalna polega na niesieniu pomocy jednostkom grupom, 
dlatego niezwykle ważny jest etyczny wymiar zawodu pracownika socjalnego. 
Warunkiem realizowanie wartości etycznych w pracy socjalnej jest zaś 
świadomość etyczna, którą pracownik socjalny powinien pogłębiać poprzez 
refleksję nad własną profesją oraz ciągłej pracy nad sobą. Świadomość 
etyczną można wprawdzie do pewnego stopnia ukształtować lub 
przynajmniej rozbudzić u przyszłych pracowników socjalnych w czasie 
studiów, jednak w późniejszym okresie jedyną drogą moralnego rozwoju jest 
samokształcenie i samowychowanie. O jakości pracy socjalnej decyduje nie 
tylko umiejętność wyznaczania sobie celów i ich osiągania, lecz także 
duchowy rozwój, bez którego niemożliwe okazuje się intelektualno – 
emocjonalne otwarcie na innych382. Dlatego pracownik socjalny powinien we 
własnym zakresie pogłębiać ogólną wiedzę o świecie i dążyć do coraz 
pełniejszego zrozumienia samego siebie, swoich relacji z podopiecznymi, 
własnego zawodu i sensu niesienia pomocy innym.   

Jedną z metod podnoszenia jakości pracy socjalnej jest 
międzynarodowa wymiana doświadczeń. Na potrzebę nawiązywania 
kontaktów przez pracowników socjalnych z różnych krajów zwracano 
wprawdzie uwagę już od początku istnienia pracy socjalnej (w Polsce mówiła 
o tym m. in. H. Radlińska383), jednak dla polskich pracowników socjalnych 

                                                 
381 Por. M. Porębska, Rozwój społeczny dzieci i młodzieży, w: Encyklopedia psychologii, pod red. 
W. Szewczuka, Fundacja Innowacja, Warszawa 1998, s. 756 i nast. Można też mówić o 
socjalizacji w sensie szerszym, czyli o nabywaniu umiejętności niezbędnych do życia w 
grupie społecznej jako takiej, i o socjalizacji w sensie węższym, czyli przyswajaniu sobie 
umiejętności życia w ściśle określonej grupie (subkulturze). Por. W. Skorny, Proces 
socjalizacji dzieci i młodzieży, WSiP, Warszawa 1987, s. 10 i nast. 
382 Por. W. Mikołajewicz, Praca socjalna jako działanie..., s. 198. 
383 A. Kurcz, Europejskie wymiary kształcenia do zawodu pracownika socjalnego, w: Pracownik 
socjalny. Wybrane problemy w okresie transformacji..., s. 13. 



191 
 

możliwość taka powstała na dobrą sprawę dopiero w momencie wstąpienia 
Polski do Unii Europejskiej.  

Tendencja do ujednolicania standardów prawnych dotyczących 
pracy socjalnej w Europie występujące w sferze edukacji. Fakt ten wiąże się z 
postępującą unifikacją systemów kształcenia na poziomie wyższym, będącą 
przejawem postępującej integracji w obrębie Unii Europejskiej. Momentem 
przełomowym było spotkanie europejskich ministrów spraw zagranicznych 
w Bolonii i 1999 r. i ogłoszenie tzw. Deklaracji Bolońskiej, w której 
wskazywano m. in. na konieczność utworzenia jednolitych kryteriów oceny 
jakości kształcenia.  

Regulacje dotyczące standardów kształcenia do pracy socjalnej 
istnieją też w pozostałych krajach europejskich. W żadnym z krajów 
członkowskich Unii Europejskiej regulacje te nie są wprawdzie z 
unormowaniami międzynarodowymi (w szczególności z Deklaracją 
Bolońską), jednocześnie jednak rozwiązania te stanowią realizację 
panujących w poszczególnych krajach poglądów dotyczących społecznej roli 
pomocy społecznej i pracy socjalnej. Za przykład może tutaj posłużyć 
Hiszpania, w której, jak zauważa E. Kantowicz, „programy edukacji do pracy 
socjalnej pozostają pod wpływem nauki Kościoła katolickiego”384.  

Z pewnością zatem dążenie do standaryzacji kształcenia do pracy 
socjalnej w Europie nie oznacza utraty z pola widzenia lokalnych 
odmienności, w tym także odmiennych światopoglądów i systemów 
wartości. Z formalnego punktu widzenia standaryzacja kształcenia do pracy 
socjalnej w Unii Europejskiej wymagałaby jedynie opracowania i wdrożenia 
odpowiednich przepisów. Samo ujednolicenie programów kształcenia 
mogłoby jednak w praktyce przynieść więcej szkód niż korzyści, ponieważ 
narzucone odgórnie rozwiązania formalne nie uwzględniałyby lokalnych, 
politycznych, społecznych, ekonomicznych i kulturowych uwarunkowań w 
poszczególnych krajach. Problemem nie jest więc standaryzacja jako taka, 
lecz wypracowanie takiego jej modelu, który brałby pod uwagę te właśnie 
lokalne różnice. Mówiąc o standaryzacji kształcenia, unifikacji kryteriów 
uznawania kwalifikacji itd., powinniśmy zatem pamiętać, że standaryzacja 
kształcenia nie jest równoznaczna z ujednoliceniem treści kształcenia. 
Główny nacisk kładzie się na poszukiwanie zarówno elementów wspólnych, 
jak i różnic, wychodząc z założenia, iż nawet jeżeli w metody kształcenia do 
pracy socjalnej w poszczególnych krajach nie są w pełni porównywalne, to 
mimo wszystko powinny one spełniać określone standardy. 

W Unii Europejskiej działa kilka organizacji promujących 
wprowadzanie do programów kształcenia elementów wspólnych. 
Standaryzację kształcenia do pracy socjalnej na poziomie europejskim 

                                                 
384 Por. E. Kantowicz, Praca socjalna w Europie..., s. 262. Stwierdzenie to odnosi się do 
okresu sprzed dojścia do władzy hiszpańskich socjalistów.  



192 
 

wspiera Europejskie Stowarzyszenie Szkół Pracy socjalnej (EASSW), 
skupiające 330 szkół różnego typu. Stowarzyszenie organizuje liczne 
konferencje i seminaria poświęcone możliwościom wdrażania wspólnych 
celów i zasad kształcenia, wspiera także wspólne badania w dziedzinie pracy 
socjalnej. W 1985 utworzono Europejskie Centrum Edukacji Społecznej 
(European Centre for Community Education), do którego zadań należy 
porównywanie modeli kształcenia m. in. w dziedzinie pracy socjalnej. W 
1989 r. powstała prywatna organizacja o nazwie Europejskie Stowarzyszenie 
Centrów Kształcenia Pracy Socjalno – Wychowawczej i Opiekuńczej 
(European Association for Training Centres for Socio – Educational Care Work), 
podejmujące współprace ze szkołami kształcącymi na poziome wyższym w 
zakresie pedagogiki społecznej. W połowie lat dziewięćdziesiątych 
utworzono w Maastricht pod auspicjami Rady Europy wspólną instytucję 
zajmująca się k kształceniem pracowników socjalnych na poziomie 
magisterium, tzw. MACESS (MA Comparative Social Studies). W 
działalność tej instytucji zaangażowało się 32 uniwersytety z różnych 
państwa europejskich. Instytucją koordynującą badania nad pracą socjalną 
jest European Resourse Centre for Social Work Research. Do jej zadań należy 
tworzenie bazy danych prac naukowych poświęconych pracy socjalnej, w 
tym w szczególności prac specjalistów z różnych dziedzin podejmujących 
badania nad pracą socjalną. Projekt ten ma zatem nie tylko wymiar 
międzynarodowy, lecz także interdyscyplinarny385.  

Wspomnieć tez należy o współpracy między uczelniami z różnych 
państwa europejskich, realizowanej w ramach programów Tempus/ 
Erasmus/ Sokrates, obejmującej wszystkie kierunki kształcenia na poziomie 
licencjackim i magisterskim, a zatem także kształcenie do pracy socjalnej. 
Przykładem projektu realizowanego w ramach współpracy 
międzyuczelnianej był projekt „Europejska praca socjalna – różnice i 
podobieństwa” przewidziany na lata 2002 – 2005, w którym wzięły udział 
dwie uczelnie w Polsce (Uniwersytet Warmińsko – Mazurski i Uniwersytet 
Warszawski). Owocem tej współpracy są różnego rodzaju publikacje 
poświęcone europejskiej pracy socjalnej. Wspomnieć tu należy o dwóch 
podręcznikach pracy socjalnej: European Social Work. Commonalities and 
Differences (2004) oraz Children, Young People and Families – Examining Social 
Work Practice (2005).  
 Wstąpienie Polski do Unii Europejskiej oznaczało konieczność 
dostosowania – tak w sensie formalnym, jak i nieformalnym – programów 
kształcenia do standardów unijnych, co rodzić może obawy o przyszłość 
pracy socjalnej w Polsce. Dążenie do ujednolicenia standardów kształcenia w 
krajach Unii Europejskiej niesie ze sobą zarówno korzyści, jak i pewne 
niebezpieczeństwa. Z pewnością wprowadzenie jednolitych zasada ułatwi 

                                                 
385 Por. E. Kantowicz, Praca socjalna w Europie..., s. 241 i nast. 



193 
 

przepływ pracowników z rejonów, w których istnieje stosunkowo niewielkie 
zapotrzebowanie na prace socjalną, do rejonów, gdzie takie zapotrzebowanie 
jest wysokie. Porównywalność kwalifikacji, jakimi dysponują pracownicy z 
poszczególnych krajów, z pewnością ułatwi ich weryfikację oraz 
dostosowywanie programów kształcenia do zmian społecznych, a 
ostatecznie przyczyni się do podniesienia jakości kształcenia.  

Istnieją też pewne zagrożenia dla pracy socjalnej w Polsce związane 
z integracja z Unią Europejską. Głównym niebezpieczeństwem jest 
możliwość odpływu części absolwentów do bardziej zamożnych krajów386. 
Jednakże nawet emigracja części pracowników nie musi być na dłuższa metę 
szkodliwa i może przynieść pewne korzyści. Zdaniem R. Pachocińskiego, w 
dłuższej perspektywie czasowej migracja pracowników przyczyni się do 
podniesienia się ogólnego poziomu wykształcenia. Zdaniem tego autora, 
„nawet jeśli negatywnie postrzegany tzw. drenaż mózgów stanowi składowy 
element systemu międzynarodowej wiedzy, umożliwiając krążenie idei i 
utrwalają hegemonię – w dziedzinie badań – krajów najbardziej 
rozwiniętych, to masowa cyrkulacja wykształconych ludzi ma duży wpływ na 
transfer wiedzy i ogólny postęp”387. Część pracowników socjalnych, którzy 
obecnie pracują w różnych krajach Unii Europejskiej, w przyszłości zapewne 
powróci do Polski, przywożąc ze sobą nową wiedzę i doświadczenie, które 
będzie można spożytkować, gdy w naszym kraju pojawią się te same 
problemy, z którymi obecnie borykają się kraje bardziej rozwinięte (np. 
problem imigracji).  

Praca socjalna podlega stałej ewolucji wraz ze zmianami 
dokonującymi się w społeczeństwie. Fakt ten każe zastanowić się nad 
kierunkami kształcenia pracowników socjalnych w najbliższej przyszłości. 
Praca socjalna podlega tym samym mechanizmom rynkowym, którym 
podlegają wszystkie inne zawodu, toteż należy się spodziewać, że w 
przyszłości wystąpią w niej te same tendencje, które występują w większości 
współczesnych zawodów. W najbliższych latach prawdopodobnie narastać 
będzie tendencja do specjalizacji, można się tez spodziewać, że coraz 
większą rolę będzie odgrywać kształcenie ustawiczne. Edukacja do pacy 
socjalnej będzie musiała wyjść naprzeciw wszystkim tym wyzwaniom, nie 
tracąc jednocześnie z pola widzenia tych podstawowych wartości, z których 
sama wyrasta i które nie zmieniają się wraz ze zmianami społecznymi i 
wymaganiami rynku pracy.  
 Określenie, w jakich kierunkach rozwijać się będzie edukacja w 
sektorze pracy socjalnej w najbliższych latach wymaga prowadzenia 
                                                 
386 W. Anioł, Polityka socjalna i rynek  pracy w Unii Europejskiej – implikacje dla Polski, w: 
Wymiar społeczny członkostwa Polski w Unii Europejskiej, pod red. T. Mołdawii, K.A. 
Wojtaszczyka i A. Szamańskiego, Warszawa 2003. 
387 R. Pachociński, Kierunki reform szkolnictwa wyższego na świecie, Wydawnictwo IBE, 
Warszawa 2004, s. 8 i nast. 



194 
 

systematycznych badań nad zmianami społecznymi, tylko bowiem takie 
badania stanowią wiarygodną podstawę formułowania hipotez dotyczących 
społecznego zapotrzebowania na pracę socjalną. Prognozowanie takie 
spełnia zresztą podwójną rolę, ponieważ w Polsce i w większości krajów 
rozwiniętych praca socjalna jest narzędziem realizowania polityki społecznej 
państwa. Prognozowanie kierunków rozwoju zmian społecznych ma więc na 
celu z jednej strony dostosowanie do tych zmian polityki społecznej, a z 
drugiej umożliwia szkołom kształcącym do pracy socjalnej wdrażanie 
optymalnych programów nauczania.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



195 
 

MANŽELSTVO Z POHĽADU PERSONALIZMU 
U KAROLA WOJTYLU  

(JÁNA PAVLA II.) 
 

Daniel GALAJDA 
 

Abstract: The sacrament of marriage has a very important place in the Catholic 
Church. In the middle of the God's attention is human being, to whom God shows the 
way to the salvation. One way is just marriage. For Karol Wojtyla, later Pope John Paul 
II., love and marriage is one of man's most important topics that are addressed in his 
book. His teaching is humanistic and personalistic, intent on a man and his salvation. 
Pope understood the importance of person. He knows that in this time is necessary to talk 
about it of all aspects. And is not afraid of topics such as marriage and man's sexuality. 
The image of God is present in every person. Shines in community of people, which is 
similar to the unity of the divine persons among themselves. 
 
Keywords: Marriage. Personalism. Humanism. Love. Human. Community. 
 

Úvod 
Manželstvo ako jedna zo siedmich sviatostí, má v diele Karola Wojtyłu 

veľmi pevné miesto, ba čo viac, mohli by sme povedať je to jedna zo 
základných tém, ktorým sa Karol Wojtyła, neskorší blahoslavený slovanský 
pápež, venuje počas celého svojho pôsobenia. 

Už ako kňaz, neskôr ako biskup neustále zdôrazňuje dôležitosť 
manželstva, respektíve jeho budovanie na pevnom základe, ktorým je 
Kristus. 

Pohľad Jána Pavla II. na človeka vo všetkých jeho dielach – ktoré 
napísal či už ako pápež, ale aj v dielach publikovaných pred pontifikátom – 
je vždy silne personalistický, zameraný na osobu človeka. 

Dalo by sa povedať, že Karol Wojtyła, neskôr pápež Ján Pavol II. je 
veľký humanista. Ak chápeme, respektíve definujeme humanizmus ako 
filozoficko-etické stanovisko, ktorým sa ústredné miesto prisudzuje človeku, 
jeho blahu, potrebám a záujmom, naozaj Karol Wojtyła celú svoju náuku 
smeruje k človeku. Veď čo je pre človeka dôležitejšie ako šťastie, zvlášť ak 
jeho šťastie smeruje k večnému životu. Manželstvo je jednou z ciest ako toto 
„večné šťastie“ dosiahnuť. Od prvej knihy Svätého písma môžeme sledovať 
ako Boh koná všetko pre šťastie človeka. Veď človek je „jediný tvor, ktorého 
Boh chcel kvôli nemu samému“ (GS 27). Nepotrebuje človeka pre svoje šťastie, 
ale chce seba darovať človeku, aby bol šťastný. Boh, ktorý je blažený sám 
v sebe, sa chce dávať svojmu stvoreniu. Aká je teda väčšia potreba človeka 
ako šťastie? Práve toto pochopil Karol Wojtyła. A manželstvo, ktorému sa 
chceme venovať, je podľa neho jedna z ciest, skrze ktorú môže človek 



196 
 

nachádzať šťastie už tu, v pozemskom živote a smerovať do večného 
života.  

 
Karol Wojtyła začal tému personalizmu a manželstva rozvíjať 

postupne. Akousi „vstupnou bránou“ k tejto téme je kniha Osoba a čin, kde 
sa venuje práve personalistickým otázkam, pokračuje knihou Láska 
a zodpovednosť, kde nádherne rozvíja otázku vzťahov človeka a trilógiu 
uzatvára komplex pápežových stredajších príhovorov vydaných pod názvom 
Ako muža a ženu ich stvoril. 

Všetky cesty Cirkvi vedú k človekovi. „Prvá cesta, po ktorej musí ísť 
Cirkev pri plnení svojho poslania, je celý človek v plnej pravde svojej 
existencie, svojho osobného a zároveň aj spoločenského a sociálneho bytia – 
v rámci svojej rodiny, v rámci toľkých rozličných spoločenstiev a prostredí, 
v rámci svojho národa alebo svojho ľudu (ba možno ešte len rodu, alebo 
kmeňa), v rámci celého ľudstva. Človek je prvou a hlavnou cestou Cirkvi, 
cestou, ktorú určil sám Kristus, cestou, ktorá bez akejkoľvek inej možnosti 
vedie cez tajomstvo vtelenia a vykúpenia.“388 

Pápež pochopil dôležitosť osoby. Vie, že v dnešnej dobe je potrebné 
o nej hovoriť zo všetkých hľadísk. A nebojí sa ani tém, k akým patrí 
manželstvo a sexualita človeka. 

„Poznaj seba samého ako svedectvo základnej pravdy.“389 
„Staneš sa takým, aké sú tvoje skutky. Ak si niečo ukradol, urobil si zo 

seba zlodeja. Zodpovednosť za ľudské činy je privilégiom ľudskej osoby. 
Len človek je zodpovedný. A jeho prvá zodpovednosť je za to, že jestvuje. 
Má telo a má život. Telo je živé. Prvá zodpovednosť je teda za život.“390 
Človek a život je teda v popredí celej náuky Karola Wojtyłu. Zodpovednosť 
za život, ale aj za spôsob života. Vo svojich dielach rozlišuje dve roviny 
ľudských činov: činy vnútorné – „ty, sám pred sebou samým“, a činy 
vonkajšie – „ty, vzhľadom na druhého človeka“. A tu je personalizmus 
Karola Wojtyłu: Ty si osoba, ten druhý je tiež osoba. Je ňou každý človek. 
Tu nastupuje interpersonalrelation – vzťahy medzi osobami. 

S druhým človekom treba vždy zaobchádzať podľa toho, kým on je. 
Pretože je Božím dieťaťom stvoreným na Boží obraz, treba si ho ctiť. 
O dôstojnosti života človeka a ľudskej osoby pápež neustále hovoril. Nie 
sme hocikto. A táto dôstojnosť človeka sa prenáša na ľudské telo.  

Veď v čom je podstata človeka? „Človek nemôže žiť bez lásky. Ostáva 
sám v sebe nepochopiteľnou bytosťou a jeho životu chýba zmysel, ak sa mu 
nezjaví Láska, ak sa nestretne s Láskou, ak ju nezakúsi a ak si ju určitým 

                                                 
388 JÁN PAVOL II.: Redemptor hominis. Praha : Zvon, 1996, 14. 
389 JÁN PAVOL II.: Fides et ratio. Bratislava : Don Bosco, 1998, 1. 
390 Porov. WOJTYŁA, K.: Osoba i czyn. Krakow : Polskie towarzystwo teologiczne, 1985, 
s. 198. 



197 
 

spôsobom neosvojí, ak nemá na nej živú účasť. Práve preto Kristus 
Vykupiteľ ... v plnej miere zjavuje človeka človekovi samému. A to je – ak 
možno tak povedať – ľudský rozmer tajomstva vykúpenia. V ňom človek 
nachádza svoju veľkosť, dôstojnosť a hodnotu svojej ľudskosti.“391 

Človek stvorený na Boží obraz sa objavuje ako subjekt zmluvy, ako 
osoba, ako partner Absolútna tým, že vedome rozlišuje a volí  dobro a zlo, 
život a smrť. Človek je sám, t.j. svojím človečenstvom a tým, čím je, vytvára 
so samým Bohom jedinečný, výlučný a neopakovateľný vzťah. Toto je 
antropologická definícia, ktorá sa blíži k teologickej definícii človeka (porov. 
Gn 1, 26).392 

Definitívne stvorenie človeka spočíva v stvorení jednoty dvoch bytí. 
Byť osobou na Boží obraz a Božiu podobu si vyžaduje byť v zjednotení 
s druhým ja.393 Človek má pred Bohom zvláštnu hodnotu (porov. Gn 1, 31), 
je však hodnotný aj pred sebou samým. Preto, že je človek, a taktiež preto, 
že je tu žena pre muža a muž pre ženu. Prvá kapitola knihy Genezis 
vyjadruje túto hodnotu teologickou formou a druhá odhaľuje zasa tzv. prvý 
kruh zážitku hodnoty človeka.394  

Človek je spoločenské bytie zo svojej prirodzenosti. Základná 
odlišnosť pohlaví je súčasne vzorom i prameňom spoločenského života, 
ktorý je založený na láske, a nie na sile. „Boh hľadí na tento vzťah ako na 
vzájomnú pomoc. ...Každé stretnutie s blížnym nachádza v tomto prvom 
vzťahu svoj ideál, takže aj Boh vyjadrí uzavretú zmluvu so svojím ľudom 
obrazom zásnub.“395 

Tu sa dostávame k princípu manželstva ako ustanovizne priamo 
chcenej Bohom, ustanovizne, ktorá je jednou z ciest pre spásu človeka. 
Communio – teda spoločenstvo muža a ženy v manželstve má byť v určitom 
slova zmysle podobným spoločenstvu tajomnej Najsvätejšej Trojice. Teda 
spoločenstvom postaveným na princípe lásky a sebadarovania. 

 Veď boží obraz je prítomný v každom človekovi. Žiari v spoločenstve 
osôb, ktoré je podobné jednote božských osôb medzi sebou (porov. KKC 
1702). „Boží obraz“ predovšetkým predstavuje podstatnú vlastnosť 
charakterizujúcu bytie človeka, ktorá ho odlišuje od všetkých ostatných 
stvorení: „Človek je osobou, tak muž ako žena; obaja boli totiž stvorení na obraz, 

                                                 
391 JÁN PAVOL II.: Redemptor hominis. Praha : Zvon, 1996, 10. 
392 Porov. JAN PAWEŁ II.: Mężczyzną i niewiastą stworzył ich. Vatikán : Libreria editrice 
Vaticana, 1986, s. 22. 
393 JÁN PAVOL II.: Mulieris dignitatem. http://www.kbs.sk/?cid=1117279258 
(17.06.2006), 10. 
394 Porov. JAN PAWEŁ II.: Mężczyzną i niewiastą stworzył ich. Vatikán : Libreria editrice 
Vaticana, 1986, s. 31. 
395 Porov. JAN PAWEŁ II.: Mężczyzną i niewiastą stworzył ich. Vatikán : Libreria editrice 
Vaticana, 1986, s. 52. 



198 
 

na podobu osobného Boha.“396 Jednotlivý človek, ako „vtelený duch“397 je 
osobnou, viditeľnou reprodukciou osobného Boha, podobnou Bohu bez toho, 
že by sa s ním identifikoval.398 

Keďže človek je stvorený na Boží obraz, má dôstojnosť osoby: nie je len 
niečím, ale niekým. Je schopný poznať seba, byť pánom seba samého, 
slobodne sa dávať a vstupovať do spoločenstva s inými osobami. Milosťou 
je povolaný k zmluve so svojím Stvoriteľom, aby mu dal odpoveď viery 
a lásky, ktorú mu nik nemôže dať namiesto neho (KKC 357). 

Človek, nakoľko je vteleným duchom, čiže dušou, ktorá sa prejavuje 
v tele, a telom, ktoré je preniknuté nesmrteľným duchom, je v tejto svojej 
celistvosti povolaný k láske. Láska zahŕňa aj ľudské telo a telo má účasť na 
duchovnej láske.399 

Zároveň pápež zdôrazňuje, že „človek sa stal obrazom a podobou 
Boha nielen skrze vlastné človečenstvo, ale aj prostredníctvom spoločenstva 
osôb, ktoré muž a žena vytvárajú od počiatku, a teda muž i žena sú Božím 
obrazom aj ako „jednota dvoch“. Každý muž a každá žena je Božím 
obrazom, a preto má rovnakú ľudskú dôstojnosť, ale keďže každý človek 
rozdielnym, mužským či ženským, spôsobom stelesňuje Boží obraz, bude 
rozdielny aj jeho, či jej spôsob existencie, a teda aj vzťah k opačnému 
pohlaviu, k svetu i Bohu.400 

Počiatok communia ako spoločenstva muža a ženy vidí blahoslavený 
pápež už pri stvorení človeka. Opis stvorenia človeka priamo ukazuje, že 
človek bol stvorený na Boží obraz ako muž a žena. Naopak opis z druhej 
kapitoly Genezis nehovorí o obraze Boha, ale sebe vlastným spôsobom 
ukazuje, že plné a definitívne stvorenie človeka (poddaného najprv pokusu 
prvotnej samoty) sa ukazuje v povolaní k existencii v komúnii osôb muža 
a ženy. Ak chceme pojatie obrazu Božieho nájsť v jahvistickom texte, tak 
tam môžeme nájsť takýto záver, že človek je obrazom a podobou Boha nie len cez 
svoje človečenstvo, ale tiež cez komúniu osôb, akými sú muž a žena od počiatku. 
Funkcia obrazu je ukazovanie jeho modelu, odrážanie prototypu. Človek je 
obrazom Boha nielen vo svojej samote, ale i v komúnii. Pretože „od 
počiatku“ je nielen obrazom, v ktorom sa odráža samota Osoby vládnucej 
nad svetom, ale rovnako aj spôsobom obrazu nepochopiteľnej Božskej 
komúnii osôb.401 

                                                 
396 JÁN PAVOL II.: Mulieris dignitatem. http://www.kbs.sk/?cid=1117279258 
(17.06.2006), 6. 
397 JÁN PAVOL II.: Familiaris consortio. Trnava : Spolok svätého Vojtecha, 1993, 11. 
398 Porov. JÁN PAVOL II.: Mulieris dignitatem. http://www.kbs.sk/?cid=1117279258 
(17.06.2006), 8. 
399 JÁN PAVOL II.: Familiaris consortio. Trnava : Spolok svätého Vojtecha, 1993, 11. 
400 FULLA, M.: Antropológia ženy. Bratislava : DON BOSCO, 2004, s. 170. 
401 Porov. JAN PAWEŁ II.: O małżeństwie i rodzinie. Warszawa : Instytut wydawniczy pax, 
1983, s. 234 – 235. 



199 
 

Toto poslanie kresťanov, zacielené na rodinu, vychádza z kresťanskej 
vízie sexuality, ktorá je schopnosťou, tendenciou a prirodzenou potrebou 
osoby nadviazať vnútorný vzťah s druhou osobou, skrze dar a prijatie daru. 
Kresťania majú prezentovať v spoločnosti úctu voči ľudskému telu 
v antropologickej a teologickej rovine, lebo telo sa má stať znakom lásky a 
plodnosti v manželstve a v rodine. Prezentácia integrálneho pohľadu na dar 
sexuality v personalistickom a teologickom duchu je nevyhnutná, nakoľko 
sexualita je podstatnou súčasťou života ľudskej osoby. Zároveň si kresťania 
majú uvedomiť, že sexualita človeka je zameraná na interpersonálny dialóg a 
prokreáciu, ku ktorým sa človek má postaviť v kontexte zodpovednej 
slobody. Vo svojom poslaní kresťania majú zohľadňovať genitálnu, 
emocionálnoafektívnu a duchovnú rovinu sexuality, naznačujúc tak, že má 
dynamický charakter, pričom je nutné rešpektovať komplementárny 
charakter tohto daru od Boha. Iba na tomto antropologickom, teologickom 
a personalistickom základe možno poukázať na etický rozmer sexuality a na 
význam morálneho postoja čistoty, ktorý si vyžaduje ovládnutie darovaných 
schopností človeka, ktorý žije v manželstve a v rodine. 

Teologickomorálna fundamentálna koncepcia manželstva a rodiny 
chápaných v duchu communio personarum je základom pre aktívnu 
angažovanosť kresťanov v prospech rodiny, ktorá je chápaná ako primárna 
rovina kresťanskej angažovanosti v spoločnosti. To jednoznačne poukazuje 
na dôležitosť rodiny v rámci jej existencie v spoločnosti. Veľké množstvo 
rodín v spoločnosti musí žiť v podmienkach chudoby, ktoré im znemožňujú 
dôstojne plniť úlohu, ktorá vyplýva z ich prirodzenosti. Kresťania vo 
svojom poslaní majú zohľadňovať biblické posolstvo obsiahnuté v zjavení 
prezentuje fundamentálnu pravdu, že Boh stvoril človeka na svoj obraz 
(porov. Gn 1, 26) a stvoril ho z lásky, a súčasne povolal k láske. Toto 
povolanie, na závažnosť a vznešenosť, ktorého sa chce poukázať v rámci 
angažovania sa kresťanov v spoločnosti, človek realizuje vo svojej 
zjednotenej celistvosti (duchovno-telesnej) skrze manželstvo alebo 
panenstvo. Je to zároveň odpoveď kresťanov adresovaná tejto spoločnosti, 
ktorá odmieta, napáda a často opovrhuje manželstvom a rodinou 
z hedonistických ideologických dôvodov.402 

To, že človek hneď od počiatku pocítil potrebu spoločenstva vyjadrujú 
aj slová knihy Genezis: „Keď Pán, Boh utvoril z hliny všetku poľnú zver a všetko 
nebeské vtáctvo, priviedol ho k Adamovi, aby videl, ako by ho nazval, lebo ako ho nazve, 
také bude jeho meno. A nazval Adam menom všetok dobytok, všetko nebeské vtáctvo 
a všetku poľnú zver. Ale pomoc, ktorá by mu bola podobná, nenašiel“ (Gn 2, 19 – 20).  

Tým sa poukazuje na bytostnú potrebu človeka nadviazať partnerský 
vzťah s osobou opačného pohlavia, založený na rovnakej osobnej 

                                                 
402 BALÁK, R.: Dar sexuality v teologickoantropologickej perspektíve biblického zjavenia. 
http://www.theologiamoralis.sk/k0202c2.html (12.10.2006). 



200 
 

dôstojnosti, pričom tento hlboký vnútorný vzťah slúži k naplneniu a 
uskutočneniu podstaty ľudskej osoby. Sám Boh tak zjavuje najvnútornejší 
zmysel ľudskej podstaty, čím poukazuje na jedinečnú vznešenosť ľudského 
subjektu, dynamicky otvoreného k bytostnému postoju vzťahu lásky. 
Magistérium potvrdzuje, že jedinou možnosťou ako zrealizovať podstatu 
ľudskej osoby je jestvovanie s niekým a pre niekoho v perspektíve rozličných 
vzťahov v živote ľudského subjektu.403 

V knihe Genezis vystupuje aj problém prvotnej samoty človeka, 
pretože človek je zrazu muž a žena. Vieme, že ľudské telo vo svojej 
normálnej konštitúcii nosí na sebe znamenia pohlavnosti a teda je zo svojej 
samotnej prirodzenosti mužské, alebo ženské. To preto, že človek je 
„telom“. Patrí do hlbšieho spôsobu štruktúry osobného podmetu, než to, že 
vo svojej telesnej stavbe existuje ako muž a žena. A odtiaľ pochádza zmysel 
prvotnej samoty, ktorý možno priamo zviazať s „človekom“. Zásadne 
predchádza prvotnej jednote, pretože tá sa opiera o mužskosť a ženskosť, 
akoby dvoch vteleniach, či dvoch spôsoboch „bytia tela“, toho samého 
ľudského bytia stvoreného na „Boží obraz“ (Gn 1, 27). 

Cieľom ľudského života je návrat k Stvoriteľovi. Tento cieľ je dôležitý 
pre pozemský život ľudí, pretože udáva smer a kontext, podľa ktorého sa 
hodnotia všetky aspekty ľudského života na tomto svete. Celoživotným 
povolaním človeka je odpoveď na jedinečné Božie pozvanie. To si vyžaduje 
poznanie osobného povolania, teda spôsobu ako dosiahnuť tento cieľ 
a rozlíšiť, čo máme robiť.404 

Teda plán dobrotivého Boha s mužom a ženou je jasný. Povolal ich 
k životu v spoločenstve s ním. Ich podstatnou úlohou je milovať svojho 
Stvoriteľa a udržiavať na zemi život v súlade s jeho prikázaniami. Boh chcel 
človeka, a tak je človek povinný mu za svoje stvorenie poďakovať pomocou 
na Božom Stvoriteľskom diele.  

Blahoslavený Ján Pavol II. je priekopníkom v náuke o osobe a láske. 
Jestvujú mnohé názory o „nekompetentnosti“ pápeža vyjadrovať sa k tejto 
téme. On sám však v knihe Láska a zodpovednosť odhaľuje či objasňuje 
dôvody prečo je povolaný ba aj „povinný“ venovať sa tejto téme. 

„Jestvuje názor, že o manželstve (a láske) môžu hovoriť len ľudia, 
ktorí v ňom žijú a o láske medzi mužom a ženou len tie osoby, ktoré ju 
prežívajú. Tento názor sa dožaduje osobitnej a bezprostrednej skúsenosti 
ako základu na vyjadrenie sa v tejto oblasti. Podľa toho duchovní a ľudia, 
ktorí žijú v celibáte, nemajú čo hovoriť o veciach lásky a manželstva. 
Napriek tomu aj oni často hovoria a píšu o týchto témach. Nedostatok 

                                                 
403 BALÁK, R.: Dar sexuality v teologickoantropologickej perspektíve biblického zjavenia. 
http://www.theologiamoralis.sk/k0202c2.html (12.10.2006). 
404 SEMIVAN, J.: Stručný úvod do morálnej teológie. Košice : Knižná dielňa Timotej, 1998, s. 
37. 



201 
 

vlastnej osobnej skúsenosti im pritom neprekáža preto, lebo majú veľmi 
bohaté skúsenosti, ktoré vyplývajú z pastoračnej činnosti. V tejto činnosti sa 
totiž veľmi často a v rozličných chvíľach či situáciách stretávajú práve 
s týmito problémami, takže si na základe toho vytvárajú vlastnú skúsenosť, 
bezpochyby nepriamu a „cudziu“, ale súčasne oveľa širšiu.“405 

 
Záver 
Karol Wojtyła nám teda chce ukázať cestu. Cestu nielen 

k manželstvu. Chce nám ukázať oveľa viac. Chce nám ukázať,  kde je 
šťastie človeka, kde je ozajstné naplnenie vnútra každého jedného z nás. 
Šťastie človeka je v Bohu a toto šťastie môžeme poznávať v manželstve, 
ktoré je úzkym spojením muža a ženy, spojením tajomným a zároveň 
požehnaným samotným Bohom. Keďže ako sme spomenuli v úvode človek 
je „jediný tvor, ktorého Boh chcel kvôli nemu samému“ (GS 27) je povolaním 
človeka hľadať svoje šťastie v Bohu. A práve v manželstve vidí Karol 
Wojtyła, neskorší pápež Ján Pavol II., jednu z ciest ako toto šťastie nájsť. 
Môžeme azda na záver skonštatovať, že nielen humanistický postoj je prvým 
hýbateľom učenia Karola Wojtyłu, ale v prvom rade Božia láska k svoju 
stvoreniu, ktorú sám prežil a odovzdával ďalej.  

 
 
 
ZOZNAM POUŽITEJ LITETATÚRY 
 
JÁN PAVOL II.: Encyklika Fides et ratio. Bratislava :  Don Bosco, 1998, 151 

s. ISBN 80-88933-06-4.  
JÁN PAVOL II.: Encyklika Redemptor hominis. Praha : Zvon, 1996, 76 s. 

ISBN 80-7113-178-4. 
WOJTYŁA, K.: Osoba i czyn. Krakow : Polskie towarzystwo 

teologiczne,1985, 372 s. ISBN 83-00-00899-3.  
JAN PAWEŁ II.: Mężczyzną i niewiastą stworzył ich. Vatikán : Liberia editrice 

Vaticana, 1986, 509 s. ISBN 88-209-1527-8. 
JÁN PAVOL II.: Apoštolský list Mulieris dignitatem. http://www.kbs.sk/?cid 

=1117279258. (17.06.2006). 
JÁN PAVOL II.: Exhortácia Familiaris consortio. Trnava : Spolok svätého 

Vojtecha, 1993, 198 s. ISBN 80-7162-052-1. 
FULLA, M.: Antropológia ženy. Bratislava : BON BOSCO, 2004, 288 s. ISBN 

80-8074-016-X. 
JAN PAWEŁ II.: O małżeństwie i rodzinie. Warszawa : Instytut Wydawniczy 

Pax, 1983, 382 s. ISBN 83-211-0494-0. 

                                                 
405 WOJTYŁA, K.: Láska a zodpovednosť. Bratislava : Metodicko – pedagogické centrum, 
2003, s. 11. 



202 
 

BALÁK, R.: Dar sexuality v teologickoantropologickej perspektíve biblického zjavenia. 
http://www.theologiamoralis.sk/k0202c2.html (12.10.2006). 

SEMIVAN, J.: Stručný úvod do morálnej teológie. Košice : Knižná dielňa Timotej, 
1998, 112 s. ISBN 80-88849-20-9. 

WOJTYŁA, K.: Láska a zodpovednosť. Bratislava : Metodicko – pedagogické 
centrum, 2003, 224 s. ISBN 80-8052-170-0. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



203 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Humanizmus a tolerancia v dejinách  
a v morálke 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



204 
 

HUMANIZM KLEMENSA ALEKSANDRYJSKIEGO 
 

Stanisław CIUPKA  
 

 
Abstrakt: Klemens Aleksandryjski to jeden z najbardziej światłych greckich Ojców 
Kościoła II wieku chrześcijaństwa. Człowiek, który połączył w swym życiu i twórczości 
filozoficzno-teologicznej humanizm z tolerancją. W artykule spróbuje się ukazać, że 
wszystkie aktualne współczesne problemy na styku humanizmu i tolerancji, były już 
udziałem tegoż myśliciela. 
 
 
I.  Człowiek i jego rozwój w centrum zainteresowania  
aleksandryjskiego myśliciela. 
 

Słowo tolerancja, jak i szereg zagadnień związanych z tym terminem, 
rodzi wiele i to często odmiennych skojarzeń. Słowo tolerancja, stało się tak 
niezwykle popularne, co pozwala wnioskować, że mamy do czynienia z 
ważną problematyką406. Powyższe słowo pochodzi od łacińskiego terminu 
tolero, tolerare, co tłumaczy się na język polski zwrotem: „znosić czyjeś 
usposobienie”, „wytrzymać ciężar czegoś”, „cierpieć przy sobie czyjąś obecność”. Zasada 
tolerancji wydobywa przysługujące każdej osobie ludzkiej prawo do 
posiadania własnych poglądów, wiary i własnego systemu wartości, a także 
prawo do ich swobodnej manifestacji407. Jednocześnie w termin tolerancja 
wpisane jest przesłanie o gotowości do korekty poglądów, ich 
udoskonalania, poszukiwania i kwestionowania raz ustalonych postaw, 
wierzeń. Tolerancja zawiera w sobie istnienie takich wartości, jak prawda, 
piękno i dobro. Jednak, już M. Ossowska przed kilkudziesięciu laty, 
zauważyła, że: „Granice tolerancji bowiem, to granice cudzych uprawnień. Ich zakres 
zwęża się dla absolutysty i rozszerza dla relatywisty”408. M. Rembierz, w jednym ze 
swych artykułów  postawił niezwykłe ważne pytanie: „Czy filozof powinien być 
tolerancyjny?”- rozszerzając następnie treść tego pytania zauważył, że ono  – 
„stanowi jedną z kwestii budzących kontrowersje we współczesnych dyskusjach o naturze 
filozofii i profesji filozofa. Trwa spór – czy postawa tolerancji należy do pożądanych i 

                                                 
406 Por. A. Lenartowicz-Podbielska, Wokół granic tolerancji w wielokulturowym świecie, [w]: Świat 
i Słowo, 1(12)/2009, s. 265. ISSN 1731-3317, zob. także, M. Rembierz Granice społeczeństwa 
otwartego, [w]: Biuletyn Olimpiady Filozoficznej, nr 13/1997, Warszawa, Komitet Główny 
Olimpiady Filozoficznej, 1997, s. 52-67, ISSN 1509 – 7439. 
  
407 Por. S. Gębala, L. Łysień, M. Rembierz, Tolerancja a permisywizm,[w]:  Świat i Słowo, 
1(12)/2009, s. 9-14, ISSN 1731-3317.   
408 M. Ossowska, Normy moralne, Warszawa 2000, s. 172.  



205 
 

wręcz istotnych, czy też do niekoniecznych i wręcz niepożądanych cech filozofa? Co 
właściwie mają znaczyć zwroty: < okazywać tolerancję >, <postępować tolerancyjnie > i 
< być tolerancyjnym > w odniesieniu do profesji, której uprawianie wymaga przecież 
przedkładania, podważania i obrony argumentów, postawy cechującej się wnikliwym 
krytycyzmem oraz gotowością do podejmowania dyskusji i polemik. Jak można uzgodnić 
– nie popadając w sprzeczności – wymóg dążenia do poznania prawdy, z którym 
zespolone są metodologiczne i aksjologiczne rygory, z postulatem tolerancyjności wobec 
wielości odmiennych stanowisk i uznaniem za istotną wartość filozofii faktycznej 
różnorodności ( pluralizmu )występujących w niej tez i idei?”409. 

Pytanie, które powyższy autor sformułował w przywołanym 
artykule, pojawiło się już z wielka mocą u początków Kościoła. Otóż w II 
wieku naszej ery doszło do niezwykłego dialogu Ojców Kościoła ze 
starożytnymi filozofami. W imieniu Kościoła prowadzili go chrześcijanie, jak 
pisze, w jednym ze swych dokumentów Kongregacja ds. Wychowania Katolickiego, 
którzy stali się: „przewodnikami dla Kościoła wszystkich czasów”, a jednocześnie 
dając: „przykład płodnego spotkania wiary i kultury oraz wiary i rozumu”,  
równocześnie tworząc intelektualny prąd, który odsłonił prawdziwe oblicze 
tolerancji, dzisiaj mocno powiązane z wielkim dziełem: „które dziś nazwalibyśmy 
inkulturacją”410.  
Badacze tego okresu, A.H. Armstrong, R.A. Marcus, stwierdzą, że: „w historii 
myśli ludzkiej mało było dłuższych i być może bardziej owocnych dialogów niż ten, jaki 
się toczył pomiędzy chrześcijaństwem a grecka filozofią”411. 

 Jednym z wielkich myślicieli tej epoki, który wypowiadał się w 
duchu humanizmu412 i tolerancji, był Klemens Aleksandryjski. Podejmuje on 
wielkie dzieło ewangelizacji wykształconego świata myślicieli greckich. 
Klemens Aleksandryjski należał do najbardziej interesujących 
chrześcijańskich intelektualnych postaci II wieku naszej ery. Jeden z 
największych, współczesnych znawców hellenizmu wypowie o 

                                                 
409 M. Rembierz, Czy filozof  powinien być tolerancyjny? Zagadnienie tolerancji w refleksji 
metafilozoficznej, [w]: Świat i Słowo, 1 (12)/2009, dz. cyt. s. 113-114, zob. tegoż autora, 
Dylematy tolerancji i odpowiedzialność za prawdę w działaniach pedagogicznych, {w]: J. Dworaczek 
(ed.): Granice tolerancji a wolność człowieka, Bielsko-Biała, Wydawnictwo Kolegium 
Nauczycielskiego w Bielsku-Białej, 2006, s. 56-66, ISBN 83-911637-6-8. 
410 Kongregacja ds. Wychowania Katolickiego, Instrukcja o studium Ojców Kościoła w formacji 
kapłańskiej, nr 32, [w]:” L` Osservatore Romano, nr 1(1990), s. 9. 
411 A.M. Armstrong, R.A. Marcus, Wiara chrześcijańska a filozofia grecka. Wstęp, Warszawa 
1960, s. 5. 
412 Zob. humanizm – postawa moralna i intelektualna skoncentrowana przede wszystkim na 
człowieku, jego dobru, pomyślności, szczęściu, charakteryzująca się poszanowaniem 
godności i wolności człowieka, [w]: Słownik współczesny języka polskiego, T.1, a-ówdzie, 
Wydawnictwo Cyklady, Warszawa 1983, s. 309, ISBN 83-7156-606-9. 



206 
 

Aleksandryjczyku następujące słowa: „Wraz z Klemensem [Aleksandryjskim] 
proces hellenizacji osiągnął swój szczyt”413. 

W czasach powrotu chrześcijaństwa do źródeł, może to dla 
niektórych osób brzmieć jak zarzut stawiany temu filozofowi. Bowiem, 
ukazuje się  nam Klemens Aleksandryjski, jako ten, który bardziej, czy mniej 
świadomie, odrzucał źródła chrześcijańskie, albo, też w sposób wyraźny 
zacierał rysy chrześcijańskie. Wydaje się, że taki sposób myślenia jest nie do 
przyjęcia. Klemens jest Grekiem, ale zarazem, jest to także żarliwy 
chrześcijanin. Dlatego warto przytoczyć, w tym miejscu uwagi S. Łucarza: 
„Dzieło zaś, którego się podjął, nie ma na celu w żadnym wypadku hellenizacji 
chrześcijaństwa (…) Pragnie on przede wszystkim zanieść Chrystusa i Jego naukę swoim 
greckim ziomkom, a przy tym zdaje sobie sprawę, iż może to uczynić jedynie w sposób dla 
nich zrozumiały”414. 

Klemens Aleksandryjski kończąc swoje dzieło Zachęta Greków, tak 
określa swoje pragnienia i metodę: „Przybądźże omamiony ( oszukany ), nie 
wspieraj się już na świętej lasce, nie zdób sobie głowy wawrzynem. Odrzuć opaskę z czoła 
i jelenią skórę, a bądź trzeźwy.. Chcę ci pokazać Logos i jego tajemnice, i wyjaśnić ci je 
używając obrazów, które są ci znane”415.  

Wczytując się głębiej w myśl Aleksandryjczyka, dochodzimy do 
przekonania, że wcale nie miał zamiaru hellenizować chrześcijaństwa, lecz 
pragnął prowadzić ewangelizację i to przy pomocy metody, którą dzisiaj 
nazywamy inkulturacją416. H. Crouzel, badacz który znakomicie zna teologię 
i filozofię aleksandryjską wypowiada następującą opinię o Klemensie: „(…) 
historycy zwracają uwagę bardziej na to, co wyniósł on z hellenizmu niż na jego 
chrześcijaństwo i uważają go całkowicie za Greka. Jest to zupełnie błędne, ponieważ jest 
on przede wszystkim chrześcijańskim teologiem”417. 
Klemens Aleksandryjski doskonale zdawał sobie sprawę, że to jego 
stanowisko, wyjścia z Ewangelią do elity ówczesnego świata naukowego, jaką 
byli filozofowie greccy, wiąże się ze znacznym ryzykiem. Jakby uprzedzając 
atak, że oto jego poglądy są niezgodne z Pismem św., będzie argumentował, 
że czerpie inspirację do swoich poglądów, właśnie z Ewangelii, a dodatkowo 
nie ma on wątpliwości, że należy używać języka swojej epoki w przekazie 

                                                 
413 M. Pohlenz., Die Stoa, Geschichte einer geistigen Bewegung, Göttingen 1970, I, s. 423, cyt za: 
S. Łucarz., Grób czy świątynia ? Problematyka cielesności w antropologii Klemensa Aleksandryjskiego, 
Wyd. WAM, Kraków 2007, s. 5, ISBN 978–83–89631–76-3 / Igniatanum /, ISBN 078-83-
7318-926-3 / WAM /.  
414 S. Łucarz.,  Grób czy świątynia ? Problematyka cielesności w antropologii Klemensa 
Aleksandryjskiego, dz. cyt., s. 5. 
415 Klemens Aleksandryjski, Zachęta Greków, [w]: Apologie, Pisma Starochrześcijańskich 
Pisarzy XLIV, Warszawa 1998, s. 5. 
416 Por. N. Widok, Akomodacja misyjna w teorii i praktyce Klemensa Aleksandryjskiego, Opole 
1992, s. 362.  
417 H. Crouzel, Szkoła Aleksandryjska i jej losy.[w]: Historia teologii, I: Epoka patrystyczna, red. 
A.Di Bernardyna i B. Studer, Wyd. WAM, Kraków 2003, s. 198.  



207 
 

ewangelicznym418. Pragnie, aby adresaci jego dzieł, otrzymali niezmienną 
prawdę. Tymi stwierdzeniami uspokajał te kręgi chrześcijan, które 
odczuwały lęk przed wpuszczaniem do myśli chrześcijańskiej, filozofii 
greckiej. Będzie zdecydowanie podkreślał, że pragnie czynić wszystko 
według reguły tradycji, reguły wiary, reguły kościelnej. Jednocześnie ma 
wielką odwagę głosić, że występujące u chrześcijan, powyższe lęki, świadczą 
o intelektualnej niedojrzałości i słabości wiary419. Jego zdaniem, elementy 
filozofii hellenistycznej mają znaczącą rolę do odegrania. Filozofia grecka 
jest bardzo pomocna, zwłaszcza dla Hellenów, przychodzących do 
chrześcijaństwa.  Z jednej strony, pragnie helleńskiej kulturze umożliwić 
prawo obecności w Kościele, z drugiej jednak strony, metodami filozofii 
helleńskiej, pragnie podnieść wywody chrześcijańskie na stopień pełnej i 
prawdziwej filozofii420. 

Próby pogodzenie chrześcijaństwa z kulturą hellenistyczną ukazuje 
poprzez własne ujęcie znaczenia greckiej filozofii, która dla niego, stanowi 
synonim całej mądrości greckiej421. Przychyla się do poglądów apologetyki 
żydowskiej o tzw. „ kradzieży Hellenów „, którzy jakoby mieli podstawowe 
prawdy z swojej filozofii zaczerpnąć z tekstów Starego Testamentu, 
następnie wydając jako pochodzące od nich422. Stwierdzając, fakt „ kradzieży 
Hellenów”, trzyma się podstawowego poglądu, że filozofia helleńska po 
popełnieniu tejże kradzieży, staje się nauką i jednocześnie posiada własną 
drogę do rozpoznania prawdy, która wskazuje na „boską” inspirację. Dla 
uzasadnienia tej tezy, przywołajmy tekst Klemensa Aleksandryjskiego: „A w 
ogóle Pitagoras i jego uczniowie, a także Platon, najbardziej z innych filozofów mieli żywy 
związek z Prawodawcą tj. z Mojżeszem, jak to można wywnioskować z ich pouczeń. A 
idąc za jakimś trafnym natchnieniem wieszczym nie bez pomocy Boga samego uzyskiwali 
zbieżność z wypowiedzianymi proroków” 423. 

Jeszcze mocniejsze powiązanie kultury greckiej z chrześcijaństwem 
znajdujemy na innym miejsce w jego dziełach: „A więc Bóg zawarł z nami nowe 
przymierze. Helleńskie i judejskie to były stare. My zaś w nowy sposób, trzeci z kolei, 
czcimy go ( przez przymierze chrześcijańskie ), jako chrześcijanie”424. 

Nasz myśliciel jest przekonany, że zadaniem filozofii hellenistycznej 
było przygotowanie Greków do przyjęcia Ewangelii. „Filozofia helleńska jakby 

                                                 
418 Por. Stromata, VII 1,4. 
419 Por. Stromata VI 89, 1-2. 
420 Por. O. Stählin, Einleitung zu der Űbersetzung der Werke des Klemens von Alexandreia, Bd. I, 
München 1934, s 53. 
421 Por. L. Rzadkiewicz, Dialog chrześcijaństwa z kulturą antyczną w świetle encykliki Fides et Ratio 
Jana Pawła II, [w]: Perspekctiva, Legnickie Studia Teologiczno-Historyczne, Rok I 2002, nr 
1, s.110. 
422 Stromata 10,2, „ Platon, filozof natchniony przez Judejczyka, w swych pracach poleca…”. 
423 Stromata V 29, 3-4. 
424 Stromata VI 41, 6. 



208 
 

oczyszczała w sposób wstępny i naprzód przyzwyczajała duszę do przyjęcia wiary, na 
gruncie której dopiero Prawda nadbudowuje właściwą świadomość”425. 

Klemens Aleksandryjski jest przekonany, że między filozofią 
helleńską a chrześcijaństwem nie ma podstawowej niezgodności. 
Odwołajmy się do stwierdzenia J. Bernarda: „[…] seine ( Kl. Al. ) theologische  
Konzeption: Die Vollendung der griechischen paideia durch den Logos Paidagogos, der 
Mensch, wurde, damit der Mensch Gott wird”426. Filozof z Aleksandrii starał się 
wykazać, że filozofię i paideję grecką wypełniają elementy chrześcijańskie, 
tego zdania jest L.Lazzati pisząc: „[…] del grande Alessandrino il quale, per primo 
ha sentito in modo profondo i legami che al Cristianesimo legano il mondo classico visto, 
nella sua interiorita, come aurora della meridiana luce di Cristo”427. 

Jednak niezwykłą wolność - jak na ówczesne czasy- chrześcijanina 
w spotkaniu z grecką kulturą, jak pisze współczesny autor: „musiał 
przeforsować także przeciwko mocnym sprzeciwom wewnątrz Kościoła. Musimy pamiętać, 
że źródła błędów potępionej wówczas gnozy widziano niejednokrotnie w zajmowaniu się 
grecką nauką”428. 

Należy jednak zauważyć, że aleksandryjski myśliciel, mimo, że 
wchodzi w dialog z filozofią grecką, zdecydowanie opowiada się za prawdą 
Starego i Nowego Testamentu oraz prawdą przekazu zgodnego z katolickim 
kanonem rozumienia prawdy. Wystarczy, w tym miejscu przywołać jego 
oświadczenie: „Nawet w wypadku, gdyby komuś z ludzkiej gawiedzi moje 
sformułowania wydawały się jakby niezgodne ze słowami Pana, to jednak trzeba 
wiedzieć, że stamtąd czerpią one inspiracje i życie”429. 

Klemens Aleksandryjski uznaje Chrystusa za  jedyne źródło 
wszelkiej mądrości. Przyjmując taką zasadę, dokonuje akomodacji w zakresie 
treści wydobytych z literatury i filozofii greckiej430. Rozwijając swoją 
argumentację sięga do dwóch źródeł argumentacji, tj., na pierwszym miejscu 
są to pisma Kościoła, na drugim miejscu, sięga po dzieła klasyki greckiej: 
poeci, Homer, historycy, filozofowie, tutaj prym wiedzie Platon. Odwołując 
się do myśli greckiej, czyni to przede wszystkim z czystego utylitaryzmu, a 
nadto nie poddaje się wpływom starożytnej filozofii, co podkreśla L. 

                                                 
425 Stromata VII 20,2. 
426 J. Bernard, Die apologetische Methode bei Klemens von Aleksandrien, Leipzig 1968, s. 79, cyt. 
za F. Drączkowski, Kościół – Agape według Klemensa Aleksandryjskiego, RW KUL, Lublin 
1983, s. 179, przypis 23, ISBN 83-00-00292-8. 
427 G. Lazzati, Introduzione allo studio di Clemente Alessandrino, Milano 1939, s. 71, cyt. za: F. 
Drączkowski, Kościół – Agape według Klemensa Aleksandryjskiego, dz. cyt. , s. 179, przypis 26  
428 L. Rzadkiewicz, Dialog chrześcijaństwa z kulturą antyczną w świetle encykliki Fides et Ratio Jana 
Pawła II, dz. cyt., s.  
429 Stromata VII 1,4. 
430Por. F. Drączkowski, Kerygmat pisemny w teorii i praktyce Klemensa Aleksandryjskiego, [w]: 
Roczniki Teologiczno-Kanoniczne, 26 1979, z. 6, s. 30-32.  



209 
 

Rzadkiewicz: „raczej aprobuje w niej tylko te wartości, które są zbieżne z doktryną 
chrześcijaństwa, inne zaś stanowczo odrzuca”431. 
   
II. Procesy wychowania i kształcenia jako przejaw humanizmu. 
 

Podstawowe założenia swego systemu pedagogicznego, który jest 
naszym zdaniem, zarazem przejawem głębokiego humanizmu, możemy 
dostrzec w dwóch tekstach, które poniżej przytaczamy: „Choć niezliczona jest 
ilość czynów ludzkich, to jednak tylko dwa są źródła prawie wszystkich błędów: brak 
wiedzy i słabość woli, obydwa zależne są od nas, gdyż ludzie albo nie chcą się uczyć, albo 
nie chcą opanować namiętności. Z tych dwu braków w wypadku pierwszego nie uzyskują 
ludzie właściwego sądu, w wypadku drugiego nie są w stanie podążać za tym sądem, 
który prawidłowo wyprowadzili”432. 

Druga wypowiedź brzmi następująco: „Zgodnie z tym są do dyspozycji 
dwie odmienne zasady wychowawcze w stosunku do każdego z dwu błędów. Oto w 
pierwszym wypadku przekaz gnozy i powoływanie się na niezbity dowód w postaci 
świadectwa ksiąg świętych, z drugiej strony stosowanie rozumnych ćwiczeń, jako 
następstwo wychowania w wierze i bojaźni Bożej. Obydwie te zasady wychowawcze 
współrosną ku doskonałej miłości”433. 
Jednakże, gdyby porównywać powyższe wypowiedzi, wykorzystując 
porównania życia do choroby - a tak w tym momencie postępuje Klemens 
Aleksandryjski - „to należałoby powiedzieć, że pierwsza z nich jest po prostu 
postawieniem diagnozy, druga zaś podaniem środków leczniczych”434. 

W tym miejscu wypada więc odpowiedzieć sobie, jakie środki 
zaradcze proponuje aleksandryjski myśliciel. Owe środki sprowadzają się do 
dwóch działań, a mianowicie kształcenia umysłu, aby zlikwidować brak 
wiedzy i tym samym zaszczepienia stanu gnosis, oraz zastosowaniem drugiego 
środka zaradczego, czyli ćwiczenia woli. Zdaniem F. Drączkowskiego 
Klemens Aleksandryjski postuluje konieczność łącznego traktowania tych 
dwóch procesów, gdyż, jego zdaniem, tylko pełny i harmonijny ich rozwój, 
sprzyja osiągnięciu umiejętności dobrego postępowania435. Wolno więc 
stwierdzić, że ideałem wychowania, według starożytnego autora, jest 
harmonijne i równoległe kształcenie intelektu i woli. Klemens Aleksandryjski 

                                                 
431 L. Rzadkiewicz, Dialog chrześcijaństwa z kulturą antyczną w świetle encykliki Fides et Ratio Jana 
Pawła II, 
dz. cyt., s. 113. zob. także, F. Drączkowski, Chrześcijanie wobec kultury i cywilizacji grecko-
rzymskiej. Stanowisko Klemensa Aleksandryjskiego, [w]: Chrześcijanie a życie publiczne w Cesarstwie 
Rzymskim III-IV w., red. J. Śrutwa, Lublin 1988, s. 38-41.  
432 Stromata VII 101, 6. 
433 Strtomata VII 102,1. 
434 F. Drączkowski, Kościół – Agape według Klemensa Aleksandryjskiego, dz. cyt., s. 57. 
435 F. Drączkowski, Klemens Aleksandryjski – pedagog oświeconych, [w]: Ateneum Kapłańskie, 
423(1979) z1, s. 33. 



210 
 

powyższe dwa procesy określa jednym słowem- paideia, która doprowadza 
do tak bardzo oczekiwanej przez ówczesnych chrześcijan agape436. 
Jednocześnie, w tym miejscu, zarysowuje się dla badaczy spuścizny tego 
Aleksandryjczyka, nowe pytanie, co rozumiał ten oryginalny myśliciel przez 
słowo paideia. W jego czasach owe słowo miało już bogatą historię i jasność 
znaczeniową437. Klemens Aleksandryjski przyjmuje szeroką paletę znaczeń 
słowa paideia, odwołując się zarówno do tradycji hellenistycznej, jak i 
chrześcijańskiej. Dzieła tegoż myśliciela pozwalają słowo paideia 
sklasyfikować  w czterech podstawowych grupach:  

- paideia oznacza procesy wychowawcze trwające w pewnym, ściśle 
określonym czasie życia ludzkiego  

- paideia określa rezultaty zastosowanych wyżej procesów 
wychowawczych, odnoszących się tak do sfery intelektualnej, jak i sfery 
moralnej, 

- paideia prezentuje się jako nauka o wychowaniu, stanowiąc zbiór 
reguł dotyczących teorii wychowania 

- paideia  stanowi zbiór wartości odnoszących się do wszystkich sfer 
życia438. 
W ramach naszych rozważań interesują nas szczególnie dwa pierwsze 
określenia słowa paideia, tak więc pierwsze stwierdzenie „przekaz gnozy”, 
oznacza u niego nabywanie tych wszystkich wartości, które w efekcie 
prowadzą do gnozy /wiedzy/:  ta grammata, egkyklios paideia, filozofia, sofia. 

Drugie określenie „stosowanie rozumnych ćwiczeń”, to proces 
wychowania moralnego439. Realizacja jednego i drugiego programu paidei, jak 
określa to nasz starożytny autor, „współrosną”, prowadząc do doskonałej 
agape, na której Klemensowi Aleksandryjskiego tak bardzo zależy, zresztą 
napisze: „Niech więc nie mówi się bluźnierczo o tym, co dla nas stanowi wielkie dobro. 
Królestwo Boże nie jest przecież jedzeniem i piciem, mówi apostoł, pouczając tym samym, 
by rzeczy przelotnych nie uważać za najważniejsze, lecz sprawiedliwością, pokojem i 
radością w Duchu Świętym ( Rz 14, 16-17 ). Kto pożywa z tego pokarmu, otrzyma 
dobro najwyższe z dóbr już istniejących, tj. królestwo Boże, ponieważ już tu przygotowuje 
się do świętego zgromadzenia miłości ( hagian synelesis agape ), Kościoła niebieskiego ( 
uranion ekklesian )”440. 

Śledząc spuściznę pisarską Klemensa Aleksandryjskiego, można 
dojść do przekonania, że używa on terminu paideia w całej palecie odcieni i 
wariantów znaczeniowych. Owa sytuacja nie wynika, jak by można było w 

                                                 
436 Por.  F. Drączkowski, Kościół – Agape według Klemensa Aleksandryjskiego, dz. cyt., s. 58. 
437 Tamże, s. 59-61. 
438 Tamże, s.61-62, zob. także, Stromata I 33,4; V 91,2; II 4,4, II 62, 4; I 29,9. I 29,6; I 35,6;I 
26,4.  
439 Tamże, s. 63. 
440 Paedagogos II 6,2, cyt, za: F. Drączkowski, – Agape według Klemensa Aleksandryjskiego, 
dz.cyt., s. 24. 



211 
 

pierwszym odruchu sądzić: „nie tylko z niedbalstwa czy niejasności poglądów, ile 
raczej z obiektywnych trudności związanych z umownym charakterem pojęć ogólnych. 
Często w swoim wykładzie autor boryka się doborem właściwych słów i podaje kilka 
różnych określeń, chcąc w ten sposób ułatwić czytelnikowi uchwycenie swojej myśli”441. 
     
   
III. Podsumowanie 
  

Klemens Aleksandryjski był na pewno wielkim humanistą, który 
sądził, że człowiek otwierający się świadomie i dobrowolnie na Chrystusa, 
upodabnia się do Boga, czyli następuje u niego wzrost agape, wzrost 
doskonałości Bożej i człowieczej. Proces wzrastania dokonuje się etapami 
dzięki otwarciu się na filozofię grecką oraz wprowadzaniu w życie programu 
chrześcijańskiej paidei, która umożliwia doskonalenie intelektualne człowieka 
oraz doskonalenie moralne. Jednak, aby taki rozwój intelektualny i duchowy 
człowieka mógł nastąpić, konieczna jest, jak pisze współczesny filozof: 
„Potrzeba uznania pluralizmu stanowisk i praktykowania tolerancji wobec tych 
sposobów filozofowania, których się nie podziela i nie aprobuje, to nie tylko przykra i 
dolegliwa przypadłość, wynikająca z niedoskonałości – z wielorakiej ułomności – 
ludzkiego poznania, ale to także postępowanie, które jest aksjologicznie pożądane i 
metodologicznie wskazane w filozofii. Dlatego formułuje się zalecenia, iż należy 
świadomie podtrzymywać pluralizm występujących stanowisk i aktywnie kultywować 
tolerancję wobec odmiennych stylów filozofowania”442.  

Można spokojnie przyjąć następujący wniosek, że twórczość 
filozoficzna i teologiczna, jak i życie Klemensa Aleksandryjskiego, to 
spełnienie również współczesnych postulatów humanizmu i tolerancji.  
 
 
BIBLIOGRAFIA 
 
Armstrong A.M., Marcus R.A., Wiara chrześcijańska a filozofia grecka. Wstęp, 
Warszawa 1960. 
Bernard J., Die apologetische Methode bei Klemens von Aleksandrien, Leipzig 1968. 
Crouzel H., Szkoła Aleksandryjska i jej losy.[w]: Historia teologii, I: Epoka 
patrystyczna, red. A.Di Bernardyna i B. Studer, Wyd. WAM, Kraków 2003. 
Drączkowski F., Chrześcijanie wobec kultury i cywilizacji grecko-rzymskiej. 
Stanowisko Klemensa Aleksandryjskiego, [w]: Chrześcijanie a życie publiczne w 
Cesarstwie Rzymskim III-IV w., red. J. Śrutwa, Lublin 1988, s. 38-41. 
Drączkowski F., Klemens Aleksandryjski – pedagog oświeconych, [w]: Ateneum 
Kapłańskie, 423(1979) z1, s. 33. 

                                                 
441 Tamże, s. 62. 
442 M. Rembierz, Czy filozof powinien być tolerancyjny, dz.cyt., s. 123. 



212 
 

Drączkowski F., Kerygmat pisemny w teorii i praktyce Klemensa Aleksandryjskiego, 
[w]: Roczniki Teologiczno-Kanoniczne, 26 1979, z. 6, s. 30-32. 
Drączkowski F., Kościół – Agape według Klemensa Aleksandryjskiego, RW KUL, 
Lublin 1983, ISBN 83-00-00292-8. 
Gębala S., Łysień L., Rembierz M., Tolerancja a permisywizm,[w]:  Świat i Słowo, 
1(12)/2009, s. 9-14,  ISSN 1731-3317.  
Klemens Aleksandryjski, Zachęta Greków, [w]: Apologie, Pisma 
Starochrześcijańskich Pisarzy XLIV, Warszawa 1998. 
Klemens Aleksandryjski, Stromata, ( Kobierce zapisków filozoficznych dotyczących 
prawdziwej wiedzy ), T. 1-2, z języka greckiego przełożyła J, Niemirska – 
Pliszczyńska, IW PAX, ATK, Warszawa 1994, ISBN 83-211-0681-1, ISBN 
83- 7072-033-1. 
Kongregacja ds. Wychowania Katolickiego, Instrukcja o studium Ojców Kościoła 
w formacji kapłańskiej, nr 32, [w]:” L` Osservatore Romano, nr 1(1990), s. 9, ISSN 
1122 – 7249. 
Lazzati G., Introduzione allo studio di Clemente Alessandrino, Milano 1939. 
Lenartowicz-Podbielska A., Wokół granic tolerancji w wielokulturowym świecie, [w]: 
Świat i Słowo, 1(12)/2009, s. 265. ISSN 1731-3317. 
Łucarz S.., Grób czy świątynia ? Problematyka cielesności w antropologii Klemensa 
Aleksandryjskiego, Wyd. WAM, Kraków 2007, ISBN 978-83-89631-76-3 ( 
Ignatianum ), ISBN 978-83-7318-926-3 ( WAM ). 
Ossowska M., Normy moralne, Warszawa 2000. 
Pohlenz M.., Die Stoa, Geschichte einer geistigen Bewegung, Göttingen 1970, I. 
Rembierz M., Czy filozof  powinien być tolerancyjny? Zagadnienie tolerancji w refleksji 
metafilozoficznej, [w]: Świat i Słowo, 1 (12)/2009, s. 113-132, ISSN 1731-3317.  
Rembierz M., Dylematy tolerancji i odpowiedzialność za prawdę w działaniach 
pedagogicznych, {w]: J. Dworaczek ( ed. ): Granice tolerancji a wolność człowieka, 
Bielsko-Biała, Wydawnictwo Kolegium Nauczycielskiego w Bielsku-Białej, 
2006, s. 56-66, ISBN 83-911637-6-8. 
Rembierz M. Granice społeczeństwa otwartego, [w]: Biuletyn Olimpiady Filozoficznej, 
nr 13/1997,. Warszawa, Komitet Główny Olimpiady Filozoficznej, 1997, s. 
52-67, ISSN 1509-7439. 
Słownik współczesny języka polskiego, T.1, a-ówdzie, Wydawnictwo Cyklady, 
Warszawa 1983, s. 309, ISBN 83-7156-606-9. 
Stählin O., Einleitung zu der Űbersetzung der Werke des Klemens von Alexandreia, 
Bd. I, München 1934. 
Stromata-  patrz Klemens Aleksandryjski. 
Widok N., Akomodacja misyjna w teorii i praktyce Klemensa 
Aleksandryjskiego, Opole 1992. 
 
 
 
 



213 
 

MOSLIMOVIA A OBMEDZENIA ICH TOLERANCIE 
K NEMOSLIMOM 

 
Mária POLIAKOVÁ 

 
 

Resumé: As the early Muslims expanded their territory through military conquest, they 
imposed terms of surrender upon the defeated tribes and nations. Courbage and Fargues 
write: “Before launching an attack the ruler would offer them three choices — conversion, 
payment of a tribute, or to fight by the sword. If they did not choose conversion a treaty was 
concluded, either instead of battle or after it, which established the conditions of surrender 
for the Christians and Jews — the only non-Muslims allowed to retain their religion at 
this time. The terms of these treaties were similar and imposed on the dhimmi, the people 
‘protected’ by Islam, certain obligations.” 
Dehumanization of the dhimmi was very uncommon, and generally the all were treated as 
friends and neighbors. Various forms of physical abuse were very uncommon and a lot less 
than in Europe during the middle ages. Dhimmis were prohibited from working in some 
positions in Islamic Jurisdipidence. 
 
Kľúčové slová: dhímmí, islam, kresťanstvo, judaizmus, náboženstvo, džizja, 
tolerancia, intolerancia, zákon 
 

Status „chráneného ľudu“ 
V čase keď vznikol islam nebolo kresťanstvo v Arábii celkom 

neznáme. V Mekke žili kresťanskí obchodníci a v Jemene žila tiež významná 
kresťanská komunita. Na počiatku kalifátu vládla menšinová moslimská elita 
nad prevažne kresťanským obyvateľstvom. Postavenie kresťanov sa 
vyjadrovalo  termínom „chránený ľud“ (ah laz-zimma). Mohli slobodne 
vyznávať svoje náboženstvo a spravovať svoje záležitosti pod podmienkou, 
že uznajú autoritu moslimského panovníka a budú platiť zvláštnu daň-dizju. 
Moslimským vládcom, ktorí ešte nemali vytvorenú administratívu 
poskytovali vzdelaní kresťania dôležité služby. Moslimovia využívali aj 
vzdelanie kresťanských lekárov a prekladateľov gréckych vedeckých 
a filozofických textov.443 

Napriek postaveniu „chráneneho ľudu“ väčšina kresťanov pod 
moslimskou nadvládou prestúpila na islam. Okrem občasného nátlaku 
a prenasledovania tu zohrala úlohu aj neochota inovercov platiť džizju (daň 
z hlavy), ďalej príťažlivosť islamského monoteizmu a snaha stať sa 
plnohodnotným členom mocného arabsko-islamského impéria. Kresťanom 

                                                 
443 DROZDÍKOVÁ J. : Lexkón islamu, Bratislava:Kalligram, 2005, s.129, ISBN 80-7149-
764-9 



214 
 

a Židom nebolo dovolené, aby zabudli na to, že sú podrobení a islam je 
náboženstvo víťazov. Často sa stávalo, že tieto zákony boli postupne 
doplňované a dhímmí (inoverci) boli ešte viac obmedzovaní. Účinky týchto 
zákonov boli rôzne... 

Známy je verš z Koránu „Niet donucovania v náboženstve“ (2:256). Väčšina 
moderných ľudí by si teda mohla myslieť, že záznamy o moslimoch sú plné 
tolerancie. Pravda je však omnoho komplikovanejšia. Islamské vlády mali 
podľa tohto príkazu Koránu tolerovať ostatné zjavené monoteistické 
náboženstvá i keď netolerovali ich rozširovanie. 

Pretože sa islamský svet veľmi rýchlo rozšíril a jeho armády zaplavili 
staré kresťanské komunity na Strednom východe musel islam čeliť 
problému náboženských menšín hneď od začiatku. Moslimovia preto 
vyvinuli špecifický a obsiahly zákonník pre zachádzanie s týmito menšinami. 
Obsahujú aj platenie džizji, dane z hlavy, ktorú boli povinní odvádzať 
dhímmí, teda Židia a kresťania. Tento zákon vychádza priamo z nariadenia 
Koránu, ktorý moslimom prikazuje: „Bojujte proti tým, ktorí neveria v Boha.... 
a neuctievajú náboženstvo pravdy  tých ktorým sa dostalo Písma, dokiaľ nedajú poplatok 
- džizju priamo vlastnou rukou ponížene“ (súra 9:29). Zákonník šáfiovskej právnej 
školy (Reliance of the Traveller) stanovuje minimálnu ročnú sadzbu džizje 
jeden dinár, čo predstavovalo 4,235 g zlata. Maximum malo byť čokoľvek na 
čom sa obe strany dohodnú. V tejto „dohode“ však zrejme dhímmí nemali 
príliš na výber. Ten istý zákonník uvádza, že džizja „je vybraná s miernosťou 
a slušnosťou a nie je vymáhaná od žien, detí a duševne chorých“444 Avšak prax bola 
celkom iná ako nariaďovali právne knihy. Michal Syrský zaznamenáva, že 
pod vládou kalifa Marwana II. (744-750) miernosť a slušnosť zjavne ustúpili 
naliehavým hospodárskym záujmom. Súdobý spisovateľ to popisuje: 
„Marwan sa zaoberal iba hromadením zlata a toto jarmo ťažko spočívalo na ľuďoch 
zeme. Jeho vojská spôsobili ľuďom mnoho zla: rany, drancovanie znásilňovanie...“ 445 
Žiaľ to nebol ojedinelý prípad. Ako hovorí historik, jeden z jeho nástupcov 
al – Mnsúr(754-775) „zvýšil všetky druhy daní všetkým ľuďom po celej zemi. Všetky 
druhy poplatkov od kresťanov zdvojnásobil “446 

Bat Yeor, historička v oblasti náboženských menšín pod nadvládou 
islamu podáva obraz vyberania džizje v Egypte v 8. storočí: „nemilosrdne 
mlátili čestných mužov i ctihodných starcov. Toto zlo postihlo celú abbásovskú ríšu. Kopti 
v Dolnom Egypte, ktorí boli daňami ničení,  ruinovaní a podrobovaní mučeniu sa 

                                                 
444 Reliance of the Traveller, 011,5 (3-4) Amana Corporation; Revised edition (July 1, 
1997)  
    ISBN-10: 0915957728 ISBN-13: 978-0915957729 
445 SYRIAN M. in: Bat Yeor: The Decline of Eastern Christianity under islam: From Jihad to 
Dhimmitude, Fairleigh Dickinson University Press, 1996, s. 78  
446 SYRIAN M. in: Bat Yeor: The Decline of Eastern Christianity under islam: From Jihad to 
Dhimmitude, Fairleigh Dickinson University Press, 1996, s. 78  



215 
 

vzbúrili (8:32) . Arabský miestodržiteľ nariadil, aby ich dediny, vinice, záhrady, kostoly 
i celý kraj boli vypálené, tí, ktorí masakre unikli boli odvlečení do vyhnanstva.“447  

Pokiaľ ide o slušnosť s akou sa podľa zákonov daň mala vyberať, 
džizja bola platená verejne behom ponižujúceho obradu, ktorý vyžadoval, 
aby moslimský vyberač daní udrel kresťana, alebo Žida do hlavy, alebo 
zadnej časti krku. Takto ritualizované násilie symbolizovalo podrobenie 
dhímmí. Zamachšári, známy vykladač Koránu z 12. stor., nariaďoval, že 
džizja by mala byť vyberaná „so znevažovaním a ponižovaním“.448 

Žiaľ to nie je iba dávna minulosť. Pravdou je, že až do začiatku 20 
storočia praktizovanie týchto úderov prežilo bez zmien a bolo rituálne 
prevádzané v Jemene, alebo v Maroku, kde moslimovia naďalej vymáhali od 
Židov daň podľa Koránu.449 

Koncom 11. storočia prestalo kresťanstvo v severnej Afrike prakticky 
existovať a obyvatelia týchto území prevzali arabský jazyk. Kopčtina ako 
hovorový jazyk a písaný jazyk vymrela, no naďalej zostala jazykom liturgie. 
Výnimkou je Španielsko, kde kresťanstvo znova ovládlo stratené územia 
a osud španielskych moslimov bol spečatený 

Reliance of the Traweller ďalej uvádza, že džizja nemá byť vyberaná od 
žien a detí. Skutočnosť však bola znova odlišná. Ako uvádza historička Bat 
Yeor „Daň z hlavy bola vymáhaná mučením. Vyberač daní požadoval pre seba dary, 
vdovy a siroty boli okrádané.“ Arménske, sýrske a židovské pramene poskytujú 
početné dôkazy o tom, že džizja bola vyžadovaná aj od deti, nemohúcich, 
chorých, nemajetných, starých dokonca aj od mŕtvych. 

Jean-Baptiste Tavernier, európsky cestovateľ 17. storočia uvádza, že 
„Arméni, ktorí boli príliš chudobní na to, aby mohli platiť daň z hlavy boli odsúdení 
k otroctvu spolu so svojimi ženami a deťmi.“ Na Cypre, kam Tavernier doplával v roku 
1651 sa dozvedel, že „za posledné tri, či štyri mesiace sa viac než sto kresťanov stalo 
mohamedánmi, pretože neboli schopní platiť svoj charádž, čo je poplatok, ktorý feudálny 
pán vyberá vo svojich štátoch od kresťanov.“ V Bagdade v roku 1652 vznikli 
kresťanom také náklady, že ak chceli zaplatiť  moslimom svoje dlhy museli 
predať svoje deti Turkom do otroctva. Historické pramene o spoločnosti, 
úradné dokumenty a osobné záznamy, ktoré sa zachovali poskytujú 
dostatočné dôkazy o tom, že potomkovia dhímmí boli považovaní za 
zásobáreň otrokov pre hospodárske a politické účely.450 

Spôsoby akými bola džizja zneužívaná boli celkom proti islamskému 
právu. Nariadenia o džizji však stále ležia v knihách a čakajú na to až budú 
uvedené do platnosti kdekoľvek a kedykoľvek kde bude zavedená šaríja. 

                                                 
447 SYRIAN M. in: Bat Yeor: The Decline of Eastern Christianity under islam: From Jihad to 
Dhimmitude, Fairleigh Dickinson University Press, 1996, s. 78  
448 SPENCER, R: Islam bez závoja, Praha: Triton, 2006, s.155, ISBN 80-7254-761-5 
449 SPENCER, R: Islam bez závoja, Praha: Triton, 2006, s.156, ISBN 80-7254-761-5 
450BAT YEOR: The Decline of Eastern Christianity under islam: From Jihad to Dhimmitude, 
Fairleigh Dickinson University Press, 1996, s. 112-113  



216 
 

Tento fakt by asi mal znepokojovať každého nemoslima v zemi s islamskou 
väčšinou. Preto je aj pochopiteľné, prečo  kresťania v Nigérii, Libanone 
bojujú s moslimami a bránia sa zavedeniu šaríje.451 

Po vzniku Osmanskej ríše v 15 storočí sa väčšina kresťanov Stredného 
východu ocitla pod jurisdikciou osmanského sultána. Osmanský štát bol síce 
moslimský, no zároveň mnohonárodnostný a mnohonáboženský. 
Dodržiaval princíp ahl –az-zimma, prevzatý po predchádzajúcich dynastiách. 
Osmanská ríša umožňovala rozvoj výroby a obchodu, na čom mali kresťania 
významný podiel. Pod vplyvom gréckeho patriarchu vydal sultán v roku 
1757 dekrét, ktorý určoval práva jednotlivých kresťanských denominácií na 
sväté miesta v Palestíne. Tento stav trvá doteraz. 

Kresťanom v Osmanskej ríši nikdy nebolo dovolené zabudnúť, že sú 
podrobeným ľudom.452 Zdá sa, že nariadenia, aby opovrhované menšiny 
nosili odlišujúci odev vymysleli moslimovia. Teda dhímmí museli byť podľa 
odevu rozoznateľní od moslimov a nosili okolo pása široký pruh látky, tzv. 
zunnar. 453 

V praxi to viedlo k zvláštnym zákonom upravujúcich odievanie Židov 
a kresťanov. Na niektorých miestach kresťania dokonca museli nosiť 
zvláštny účes alebo holiť si hlavu.454 Podľa Philipa Hittiho: „Kalif al- 
Mutawakkil v roku 850 a 854 nariadil, aby Židia a kresťania pripevnili na svoje domy 
drevené obrazy diablov, svoje hroby zarovnali so zemou, nosili vrchný odev medovej farby, 
t.j. žltý, aby na odev svojich otrokov prišili dve medovo sfarbené záplaty...a jazdili iba na 
muliciach, alebo osloch s drevenými sedlami vzadu označenými dvoma kruhmi podobnými 
granátovému jablku.“455 

Často sa stávalo, že moslimský panovníci tieto zákony doplňovali 
ďalšími, ktoré dhímmí obmedzovali, alebo im odopierali vstup do verejných 
kúpeľov, alebo iných verejných priestorov. Na niektorých miestach Židia 
a kresťania mohli chodiť do verejných kúpeľov, ale iba vtedy, ak mali na 
rukách a nohách pripevnené zvončeky, aby mohli byť rozoznateľní i bez 
oblečenia a dalo sa im vyhnúť.456 Reliance of the traweller ďalej nariaďuje, 
že dhímmí sa nemajú zdraviť obvyklým moslimským pozdravom As salámu 
alajkum (pokoj s vami) a musia chodiť po okraji ulice.457 

                                                 
451 SPENCER, R: Islam bez závoja, Praha: Triton, 2006, s.156, ISBN 80-7254-761-5 
452 RUNCIMAN, S, :The Great Church in Captivity, Cambridge University Press, 1968, s. 179 
453 Reliance of the Traveller, 011,5 (3-4) Amana Corporation; Revised edition (July 1, 
1997)  
    ISBN-10: 0915957728 ISBN-13: 978-0915957729 
454 BAT YEOR: The Decline of Eastern Christianity under islam: From Jihad to Dhimmitude, 
Fairleigh Dickinson University Press, 1996, s. 96 
455 HITTI, P.:The Arabs: A Short History, Regnery:1996, s 137 
456 BAT YEOR: The Decline of Eastern Christianity under islam: From Jihad to Dhimmitude, 
Fairleigh Dickinson University Press, 1996, s. 96 
457Reliance of the Traveller, 011,5 (3-4) Amana Corporation; Revised edition (July 1, 
1997)  



217 
 

Iné zákony uvádzajú, že dhímmí musia plniť odporné služby, ako 
napríklad odstraňovanie mŕtvych zvierat, alebo čistenie verejných záchodov. 

Mnohé z týchto zákonov zostávali v platnosti až do  19. a 20. storočia. 
Začali ustupovať až potom, čo s príchodom západných kolonizátorov 
preniklo na islamské územie povedomie o ľudských právach jednotlivca, čo 
prinieslo isté uvoľnenie situácie pre tamojších Židov a kresťanov. 

Od začiatku19. storočia rástol vplyv európskych mocností vo 
východnom Stredomorí. V snahe prispôsobiť sa moderným západným 
štátom osmanská ríša odstránila niektoré obmedzenia platné pre neveriacich. 
Kresťania tak mohli zastávať aj vysoké štátne funkcie a obchodovať. 
Kresťanské misijné školy vychovávali vzdelanú laickú vrstvu. Spolu 
s európskym vzdelaním prenikla na Stredný východ aj dominantná idea 
európskeho 19. storočia- nacionalizmus. Napriek úsiliu osmanského štátu 
propagovať myšlienku osmanského nroda, ktorý mal zahrňovať všetky rasy 
a náboženské komunity, niektorí kresťania uprednostňovali víziu osobitého 
národa vo vlastnom štáte s kultúrou zviazanou s vlastným jazykom 
a náboženstvom.458 

Vo všeobecnosti však dhímmí mali na islamských územiach nie len 
zakázané stavať nové kostoly, ale pretože boli vnímaní ako niekto, kto 
tvrdohlavo odmieta pravdu islamu boli ich už existujúce chrámy neustále 
ohrozované. Kostoly a synagógy boli zriedkakedy v úcte. Keďže boli 
považované za sídla zvrátenosti...v priebehu represií boli často 
vypaľované, ničené a rabované. Tento stav úpadku je často zmieňovaný 
v kronikách dhímmí, popisovaný európskymi konzulmi a neskôr 
zahraničnými spisovateľmi.459 Kostoly a synagógy boli v ruinách.  

Život Židov a kresťanov pod islamskou nadvládou bol skromný 
a biedny. Dhímmí žili v neustálom strachu z týrania a prenasledovania, 
zvlášť vtedy, keď islam utrpel nejakú porážku. Aj keď status dhímmí, ako  
„chráneného ľudu“ mal znamenať ochranu zo strany moslimských autorít, 
v praxi to bolo často ignorované. Mnoho kresťanov a Židov bolo po 
stáročia veznených za to, že urazili islam, alebo Proroka. V roku 744 
patriarchovi antiochijskému Štefanovi III. vyrezali jazyk, pretože kritizoval 
islam. Po strašnom masakri Arménov v rokoch 1915 a 1916 hŕstka z nich 
unikla smrti tým, že konvertovali na islam. 

 
„Náboženská sloboda“ a devširme 
Záznamy o moslimskom dodržovaní tolerancie a náboženskej slobody 

sú poškvrnené mnohými udalosťami a zvykmi vrátane devširme, odvádzanie 
                                                                                                     
    ISBN-10: 0915957728 ISBN-13: 978-0915957729  
458 DROZDÍKOVÁ J. : Lexkón islamu, Bratislava:Kalligram, 2005, s.130, ISBN 80-7149-
764-9 
459 BAT YEOR: The Decline of Eastern Christianity under islam: From Jihad to Dhimmitude, 
Fairleigh Dickinson University Press, 1996, s. 85 



218 
 

kresťanských detí do otroctva. Týmto chlapcom bola daná možnosť vybrať 
si islam, alebo smrť. Podľa záznamov z histórie janičiarov, čo boli osmanské 
úderné jednotky naverbované z kresťanských rodín prostredníctvom 
devširme „nesmelo byť odvedené žiadne dieťa, ktoré by bolo obrátené na islam inak ako 
zo slobodnej vôle“, pokiaľ ale možno voľbu medzi životom a smrťou nazvať 
slobodnou vôľou.460 
  Devširme trvalo od 14. do 17. storočia. Za tú dobu došlo k zadržaniu 
a zotročeniu až 20 percent kresťanských detí. Títo chlapci si mohli vybrať 
medzi islamom a smrťou a po tvrdom výcviku sa stali súčasťou zboru 
janičiarov, panovníkových elitných bojovníkov. Najskôr boli chlapci 
odvádzaní v nepravidelných intervaloch, ale časom sa stalo devširme 
každoročnou udalosťou.461 Pokým tento zvyk skončil bolo týmto spôsobom 
zotročených 200 000 chlapcov.462 

Hrozby, neistota, otroctvo, vysoké dane, ponižovanie, prenasledovanie 
to všetko malo nakoniec požadovaný účinok -  za nedlho sa kedysi 
prekvitajúce kresťanské obyvateľstvo, ktoré v moslimami dobytých 
územiach tvorilo väčšinu, stalo opovrhovanou a krčiacou sa menšinou. 
Takýmto príkladom je premena Konštantínopola po jeho dobití moslimami 
v roku 1453. Predtým to bolo centrum východného kresťanstva a popri 
Ríme druhé hlavné mesto kresťanstva. Jeho chrám Hagia Sofia postavený 
v 6. stor. bol najväčším a najslávnejším kostolom v kresťanskej ríši. 
Moslimskí dobyvatelia zachádzali s nádherným bohatstvom mesta ako 
s niečím nečistým a odporným. V sekulárnom Turecku sa dekristianizácia 
Istanbulu len urýchlila. Pred začatím sekularizácie v roku 1914 boli takmer 
polovica obyvateľov mesta kresťania. Teraz je tu však 99,99 % moslimov.463 
Pre kresťanov bolo totiž islamské právo lepšie, než nadvláda tureckého 
nacionalizmu. 

Zaujímavý názor vyslovuje Paul Johnson, ktorý hovorí: „Teoreticky bol 
status židovských dhímmí pod nadvládou islamu horší, než pod nadvládou 
kresťanov, pretože im mohlo byť ľubovoľne a kedykoľvek odňaté právo na 
praktizovanie svojho náboženstva a dokonca i právo na život. V skutočnosti 
však arabskí bojovníci, ktorí tak rýchlo dobyli v siedmom a ôsmom storočí 
polovicu civilizovaného sveta, nechceli vyhladiť vzdelaných a pracovitých 
Židov, ktorí im poskytovali uspokojivé daňové prímy a ktorí im mnohými 
spôsobmi slúžili.“464 

                                                 
460 GOODWIN G., The Janissaries, Saqi Books, 1997, s. 34 
461 BAT YEOR: The Decline of Eastern Christianity under islam: From Jihad to 
Dhimmitude, Fairleigh Dickinson University Press, 1996, s. 113, 115 
462 SOWELL, T.:Conquests andCultures: An International History, Basic Books 1998, s. 
192 
463 MANSEL:, Constantinopole, John Murray: 2006,  ISBN-10: 0719568803 ISBN-13: 
978-0719568800  
464 JOHNSON P.: A History of the Jews, Harper & Row, 1987, s. 175 



219 
 

Zlé zachádzanie kresťanov s náboženskými menšinami bolo čiastočne 
založené na primitívnej teologickej úvahe, že Židia boli vrahmi Krista a pod. 
Takéto názory však boli medzi kresťanmi zamietnuté a označené za 
nesprávne. Dnes je v kresťanstve, či už u katolíkov, pravoslávnych, či 
protestantov je zakorenená predstava univerzálnej dôstojnosti všetkých ľudí, 
veriacich i neveriacich. Bol to vskutku jeden z najväčších darov cirkvi 
sekulárnej spoločnosti a jeden z jedinečných objavov Západu. Naproti tomu 
sa názor islamu na neveriacich doteraz nezmenil a vždy keď sa nájde 
príležitosť môže ľudským bytostiam spôsobovať ďalšie utrpenie.465 

V mnohých prípadoch sa Židom v stredoveku skutočne žilo lepšie 
v islamských krajinách, než v kresťanských, no napriek tomu väčšina Židov 
žila počiatkom modernej doby na Západe nie v islamských krajinách. 
Pravdepodobne z dôvodu, že kresťanské učenia o ľudských právach zlé 
postavenie náboženských menšín na Západe zmiernili. Pritvrdzovanie 
moslimských postojov voči neveriacim vytváralo v islamských krajinách 
opačnú situáciu.466 

 
Kresťania a moslimovia v 19. a 20. storočí 
Nové zákony v Alžírsku v roku 1962 zakazovali kresťanom otvorene 

vyznávať svoje náboženstvo. Podobne v Tunisku počiatkom päťdesiatych 
rokov 20. storočia boli polovica obyvateľstva katolíci. Po vyhlásení 
nezávislosti bolo 280 tisíc katolíkov zo zeme vypovedaných. Dnes sú 
v islamských krajinách nemoslimovia väčšinou terčom opovrhnutia. 
V Sudáne sú kresťania zotročovaní a v Pakistane prostredníctvom šaríje 
sužovaní. V Egypte koptskí kresťania tvoria 6% populácie žijú v neustálom 
ohrození zo strany islamských militaristov. V Líbii Kaddáfi zaviedol kacírsku 
formu islamu, ktorá zavrhuje sunnu a hadíthy, to ale neznamená, že bol 
tolerantnejší ku kresťanom. Hoci ústava zaručovala slobodu náboženstva 
v hlavnom meste katolícky chrám zmenil na mešitu.  

Najhoršie sú na tom konvertiti z islamu na kresťanstvo, pretože podľa 
islamských autorít každý, kto sa zriekne islamu si zaslúži smrť. 

V priebehu 20. storočia, keď islamské krajiny stagnovali začalo byť na 
Strednom východe a samozrejme i vo všetkých islamských krajinách celkom 
jasné, že sa v niečom musela stať závažná chyba. V porovnaní s tisícročným 
súperom – kresťanským svetom sa islamský svet stal chudobným, 
bezmocným a nevzdelaným. V priebehu 19. a 20: storočia sa prevaha a teda 
aj rozhodujúci vplyv Západu stal všetkým celkom zreteľný a tento vplyv 
prenikal moslimskú spoločnosť vo všetkých smeroch verejného, dokonca aj 
súkromného života. 

                                                 
465 SPENCER, R: Islam bez závoja, Praha: Triton, 2006, s.164, ISBN 80-7254-761-5 
466 SPENCER, R: Islam bez závoja, Praha: Triton, 2006, s.156, ISBN 80-7254-761-5 
 



220 
 

Modernizátori islamu, či už reformní, alebo revoluční sústredili svoje 
úsilie do troch oblastí: vojenskej, ekonomickej a politickej. Výsledky, ktoré 
dosiahli však boli neuspokojivé. Úsilie o dosiahnutie vojenského víťazstva 
prostredníctvom modernizovaných armád prinieslo rad pokorujúcich 
porážok. Úsilie o dosiahnutie blahobytu prostredníctvom rozvoja vytvorilo 
v niektorých krajinách zbedačené hospodárstvo závislé na pomoci zvonku 
a v ďalších krajinách vytvorili nezdravú závislosť na jednom prírodnom 
zdroji - rope. Najhoršie výsledky zo všetkých troch oblastí sa však 
nachádzajú v politickej sfére. Dlhodobé úsilie o dosiahnutie slobody 
ponechalo priestor pre nástup tyranií siahajúcich od tradičných autokracií až 
k novodobým diktátorom, ktorých modernosť spočíva iba v ich 
represívnych aparátoch. Bol vyskúšaný celý rad nápravných opatrení – 
zbrane a továrne, školy a parlamenty – žiadne však nedosiahlo žiaduce 
výsledky. Nepodarilo sa im odstrániť, či zastaviť zhoršujúcu sa nerovnováhu 
medzi islamským a západným svetom. Vo všetkom, čo je v modernom svete 
dôležité ako hospodársky rozvoj, vytváranie nových pracovných miest, 
gramotnosť, vzdelanosť a veda, politická sloboda, úcta k ľudským právam – 
Stredný východ predstavujúci kedysi mocnú civilizáciu, klesol na najnižšiu 
úroveň.467 

Otázka „Kto nám to spôsobil“ je pochopiteľne obvyklou ľudskou 
reakciou obyvateľstva Stredného východu. Odpoveď je jednoduchšia 
a uspokojivejšia ak za vlastné nešťastie možno obviniť iných. Zo straty 
starodávnej slávy vinili najprv Mongolov, ktorí ich v 13. storočí vyplienili, 
potom Turkov, ktorí im vládli aj Arabov, ktorí spôsobili stagnáciu. Obdobie 
francúzskej a britskej zvrchovanosti nad arabským svetom v 19. a 20. storočí 
stvorilo nového obetného baránka – západný imperializmus. Na Strednom 
východe pre takéto obvinenia existovali aj pádne dôvody: západná politická 
dominancia, ekonomické prenikanie a kultúrny vplyv. Anglo-francúzku 
úlohu neskôr preberajú Spojené štáty americké vina sa prenáša na ne 
a neskôr na Židov podporovaných USA. Pravdou však je, že toto všetko - 
anglo-francúzka správa a americký vplyv boli rovnako ako mongolské vpády 
dôsledkom a nie príčinou vnútornej slabosti spoločností Stredného 
východu.468 

No zatiaľ hra na niečie obviňovanie nekončí. Ba naopak táto rétorika 
slúži represívnym a neúspešným vládam ovládajúcim väčšinu Stredného 
východu k vysvetľovaniu narastajúcej chudoby. Týmto spôsobom sa snažia 
odvrátiť hnev svojich nešťastných poddaných a nasmerovať ho na iné, 
vonkajšie ciele.  

Spôsob absolutistickej vlády po mnohé stáročia slúžil islamu celkom 
dobre ako o tom svedčia mnohé historické úspechy islamu ako napríklad 

                                                 
467 LEWIS Bernard, Kde se stala chyba, Praha, Volvoxglobator, 2003, s. 175-176 
468 LEWIS Bernard, Kde se stala chyba, Praha, Volvoxglobator, 2003, s. 178 



221 
 

stredoveká moslimská veda, vzdelanosť a architektúra. Moslimovia 
presvedčení o svojej prevahe vtedy nadobudli pocit, že neexistuje nič, čo by 
sa mohli od opovrhovaného a barbarského Západu naučiť. Časom si 
uvedomili, že to bola historická chyba, ale bolo už príliš neskoro na to, aby 
sa s tým dalo niečo robiť. Nakoniec zosmiešnené a zaostalé islamské krajiny 
boli obsadené niektorou zo západných ríši. Z tohto spojenia so Západom 
ostali v islamských krajinách ropné vrty, mrakodrapy, či letiská, no iba málo 
moslimov prijalo západné hodnoty a spôsob myslenia. 469  

Celé dvadsiate storočie moslimovia usilovali o to, aby od západných 
impérií získali späť kontrolu nad svojimi dejinami. Niektoré moslimské  
krajiny mali náboženské, iné nacionalistické, či sekulárne vlády, ale vo 
všetkých by sa mali prehodnotiť právne normy. Tvrdosť islamskej doktríny  
totiž naráža na skutočný, každodenný život moslimov.470  

Nepochybne najoriginálnejšie nové poňatie islamu prinášajú filozofi. 
Žiadnemu sa však zatiaľ nepodarilo vytvoriť dostatočne silný myšlienkový 
prúd, ktorý by ponúkol novú cestu islamu, ktorú by prijali masy moslimov 
bez veľkých problémov vo svedomí. Novodobá islamská filozofia sa od 19. 
storočia napájala predovšetkým z európskych zdrojov a používala 
racionalizmus dôslednejšie než reformizmus, ktorý prijímal len niektoré 
racionálne argumentácie.  Otázkou teda je, či islam dokáže koexistovať 
s modernou sekularizovanou a pluralitnou spoločnosťou s toleranciou. 
Nádej existuje vždy, ale spoliehať len na ňu nestačí. Zlým radcom je tiež 
neznalosť. Zákazy príkazy a celkovo neľudsky vyznievajúce verše Koránu, 
by asi boli vnímané ináč, keby sa moslimovia nebáli priznať, že Korán má 
historický kontext, a že sa v ňom odrážajú pomery doby, v ktorej sa islam 
zrodil. Ale takýto historický výklad je v zásade pre moslimov neprípustný, 
a tak všetci moslimovia vrátane tých umiernených dodnes čítajú ranno-
stredoveké predpisy a príkazy ako nezmeniteľné, a že správnym moslimom 
je ten, kto tieto stredoveké nariadenia bráni a dodržuje.471  

Je nutné konštatovať že ani jedného náboženstva sa ľudia v Európe 
a v USA tak neobávajú ako islamu. Toto náboženstvo obchádza 
predstavivosť Európanov ako strašiak, ktorý podporuje terorizmus, 
dosadzuje k moci autoritárske režimy, podnecuje občianske vojny a utláča 
ženy. To čo sa o islame môžme dočítať v tlači, alebo to , čo počujeme 
v médiách je často krát desivé. Desivé kvôli množstvu  predsudkov a 
démonizujúcemu tónu ktorým sú súdy a názory o islame prednášané. Nikto 
sa nebojí budhizmu, alebo hinduizmu, ale voči islamu je strach bežným 
postojom. 

                                                 
469 SPENCER Robert, Islam bez závoja, Triton, Praha 2006, s. 11-12 
470 SLODIČKA Andrej, Introdukcia do dejín religionistiky, Prešov 2008, s. 9 
471 SPENCER Robert, Islam bez závoja, Praha, Triton 2006, s. 186 



222 
 

Tento jednostranný pohľad na islam, ktorého počet vyznávačov najmä 
v krajinách tretieho sveta rýchlo rastie, je vlastný väčšine európskej 
populácie. Málokto však vie, že toto náboženstvo je podstatne bohatšie 
a komplexnejšie než jeho fundamentalistické extrémy.  

 
 
ZOZNAM POUŽITEJ LITERATÚRY: 

 
BAT YEOR: The Decline of Eastern Christianity under islam: From Jihad 

to Dhimmitude, Fairleigh Dickinson University Press, 1996 
DROZDÍKOVÁ J. : Lexkón islamu, Bratislava:Kalligram, 2005, s.130, ISBN 

80-7149-764-9 
GOODWIN G., The Janissaries, Saqi Books, 1997 
HITTI, P.:The Arabs: A Short History, Regnery:1996 
JOHNSON P.: A History of the Jews, Harper & Row, 1987 
LEWIS Bernard, Kde se stala chyba, Praha, Volvoxglobator, 2003 
MANSEL:, Constantinopole, John Murray: 2006,  ISBN-10: 0719568803 

ISBN-13: 978-0719568800  
 Reliance of the Traveller, 011,5 (3-4) Amana Corporation; Revised edition 

(July 1, 1997)  
    ISBN-10: 0915957728 ISBN-13: 978-0915957729  
RUNCIMAN, S, :The Great Church in Captivity, Cambridge University 

Press, 1968 
SLODIČKA Andrej, Introdukcia do dejín religionistiky, Prešov 2008 
SOWELL, T.:Conquests andCultures: An International History, Basic Books 

1998 
SPENCER Robert, Islam bez závoja, Triton, Praha 2006 
SYRIAN M. in: Bat Yeor: The Decline of Eastern Christianity under islam: 
From Jihad to Dhimmitude, Fairleigh Dickinson University Press, 1996 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



223 
 

USTANOWIENIE PRAW OSÓB STARSZYCH JAKO 
PRZEJAW DĄŻEŃ DO POSZANOWANIA 

POGLĄDÓW, ZACHOWAŃ I POTRZEB LUDZI 
ZAAWANSOWANYCH WIEKOWO 

 
Agnieszka NOWICKA 

 
 
 
Wstęp  

Proces starzenia się ludności świata jest już faktem. Aktualnie co 
piąty Europejczyk ma już ukończone co najmniej 60 lat, przy czym 
największa populacja osób w starszym wieku w grupie 52 państw 
członkowskich Unii Europejskiej żyje obecnie we Włoszech  
i w Grecji (24%). Z danych szacunkowych wynika, że w przyszłości proces 
starzenia się społeczeństw krajów europejskich nadal będzie się nasilał. W 
2025 r. odsetek seniorów w ogólnej strukturze ludności tych państw 
wzrośnie do 29%, natomiast w 2050 r. osobą zaawansowaną wiekowo 
będzze już co trzeci obywatel Europy (www.stat.gov.pl, pobrano 15.03.2012 
r.). Zjawisko to dotyczy również społeczeństwa polskiego, w którym 
systematycznie wzrasta liczba ludzi w starszym wieku.  

Polska przekroczyła tzw. próg starości demograficznej (wyrażającej 
się, zgodnie z normami ONZ, 7% udziałem osób w wieku 65. lat i więcej w 
ogólnej strukturze ludności) w 1967 r., natomiast próg zaawansowanej 
starości demograficznej (ponad 10% udział) w 1980 r. (B. Synak, 2003). W 
2008 r. odsetek ludzi starszych w Polsce, w wieku 65. Lat i więcej, wynosił 
13,5% (Rocznik demograficzny 2009), a z prognoz Głównego Urzędu 
Statystycznego wynika, że wskaźnik ten będzie systematycznie wzrastał w 
ciągu następnych lat. Szacuje się, że w 2015 r. będzie się on kształtował na 
poziomie 15,6%, natomiast w 2035 r. – na poziomie 23,2% (Prognoza 
ludności na lata 2008-2035). Wraz ze wzrostem populacji osób 
zaawansowanych wiekowo w naszym kraju widoczna jest też tendencja do 
wydłużania się trwania życia ludzkiego. Obecnie w Polsce żyje 3014 osób, 
które doczekały 100 rocznicy urodzin. 

Systematyczny wzrost liczby osób w starszym wieku powoduje, że 
zwiększa się też ilość różnego rodzaju problemów charakterystycznych dla 
tej grupy wiekowej, wśród których na pierwszy plan wysuwają się zaburzenia 
stanu ich zdrowia, utrata sprawności psychofizycznej i prestiżu społecznego, 
samotność seniorów i stosunkowo często towarzyszące im poczucie 
osamotnienia, a także kwestia zapewnienia im godziwych warunków życia, w 
tym odpowiedniego zabezpieczenia socjalnego (por. S. Kowalik, 1997; A. 
Leszczyńska-Rejchert, 2010; A. Nowicka, 2010).  



224 
 

Problemy, a także swoiste potrzeby i ogólnie jakość życia coraz 
liczniejszej rzeszy ludzi zaawansowanych wiekowo coraz częściej stają się 
przedmiotem dyskursu oraz inspiracją do projektowania i realizacji badań 
naukowych przez przedstawicieli różnych dyscyplin naukowych. Celem 
prezentowanego opracowania jest ukazanie ewolucji stosunku społeczeństw 
do osób starszych w różnych epokach historycznych oraz jego 
uwarunkowań, a także scharakteryzowanie przyjętego w 1991 r. przez ONZ 
Katalogu Podstawowych Praw Ludzi Starszych, stanowiących przejaw dążeń 
obywateli wielu krajów, które go przyjęły, do poszanowania poglądów, 
zachowań i potrzeb osób w starszym wieku. 
 
Postawy społeczeństw wobec ludzi starych na przestrzeni dziejów 
 

Ewolucję pozycji społecznej człowieka starszego w ciągu 
pradziejów i dziejów ludzkości szczegółowo opisali E. Rosset (1986) oraz J. 
Nowicki (2010).  

Trudno jest jednoznacznie wypowiadać się na temat postrzegania 
człowieka starego w czasach prehistorycznych, gdyż wiedzę o życiu 
człowieka u zarania dziejów czerpiemy wyłącznie z odkryć archeologicznych 
oraz z obserwacji nielicznych współcześnie żyjących i izolowanych od reszty 
ludzkości społeczeństw o charakterze pierwotnym (J. Nowicki, 2010, s. 44). 
Na podstawie istniejących źródeł można jednak wnioskować o dwojakim 
stosunku cywilizacji pierwotnych wobec osób starszych.  

W początkowych okresach starcy skazani byli na eksterminację 
(por. E. Rosset, 1986; S. Wołoszyn, 2003; J. Nowicki, 2010). W czasach 
prehistorycznych gromadom ludzkim żyło się niezwykle trudno, zatem 
osoby starsze, które nie brały udziału w polowaniach lub miały problemy z 
nadążeniem za koczującą wspólnotą były postrzegane jako zbędny balast, 
którego należało się pozbyć. Z tego też względu ludy pierwotne zabijały 
ludzi dożywających starości.  

Zwyczaj ten uległ zmianie dopiero wówczas, gdy człowiek wynalazł 
ogień i zaczął uprawiać ziemię. Starcy zaczęli być wówczas użyteczni. 
Pomagali kobietom w podtrzymywaniu ognia, doglądaniu domowego 
ogniska oraz pilnowaniu zgromadzonych zapasów pożywienia. Ponadto 
zaczęli być doceniani jako osoby posiadające wiedzę i doświadczenie 
życiowe, z którego może czerpać cała wspólnota. Stopniowo stawali się oni 
dla swoich społeczności „strażnikami” dawnych tradycji i obrzędów, 
„wychowawcami” młodszych generacji oraz „przewodnikami”, którzy 
podpowiedzą, jak zbudować szałas, zdobyć pokarm czy wytwarzać odzież 
(por. E. Rosset, 1986; J. Nowicki, 2010). Rozwój cywilizacji sprawił, że w 



225 
 

społeczeństwach pierwotnych osoby w starszym wieku472, których populacja 
nie była zbyt liczna, zaczęto darzyć szacunkiem. 

Również w czasach antycznych ludziom zaawansowanym w latach 
okazywano poważanie. W społeczeństwach starożytnych, między innymi w 
Grecji i Rzymie, uznawano ich za mędrców, nestorów rodów i patriarchów 
(por. E. Trafiałek, 2003, s. 581). 

Szczególnym uznaniem cieszyły się osoby starsze w starożytnej 
Sparcie, w której rządy sprawowało dwóch królów. Jednak ich władzę 
ograniczała, licząca 28 członków, rada starszych zwana geruzją. Aby w niej 
zasiadać należał być obywatelem liczącym co najmniej 60 lat. Rada starszych 
początkowo stanowiła organ doradczy władców, natomiast później 
przekształciła się w ciało prawodawcze przygotowujące projekty uchwał na 
zgromadzenie ludowe. Z kolei w starożytnym Rzymie jej odpowiednikiem 
był senat, w którym zasiadali tzw. ojcowie (patres) najznakomitszych rodów 
(J. Nowicki, 2010, s. 48).  

Zatem w społeczeństwach antycznych utrwalił się system 
sprawowania rządów przez osoby starsze zwany gerontokracją, w którym 
„dostęp do stanowisk władzy i/lub autorytetu uzależniony jest od 
osiągnięcia zaawansowanego wieku” (A. A. Zych, 2007, s. 66).  
W starożytności ludzie starsi byli cenieni za przymioty umysłu (mądrość, 
roztropność)  
i charakteru (rozwaga, stateczność, godność) oraz doświadczenie życiowe. Z 
tego też względu zasiadali w kierowniczych organach państwa, pełnili 
funkcję nauczycieli i wychowawców, zajmowali się filozofią.  

Kolejne epoki także charakteryzowały się kultem wieku męskiego. 
W średniowieczu starzec był symbolem literatury chrześcijańskiej, a ludzie 
zaawansowani wiekowo wywierali znaczący wpływ na życie polityczne i 
gospodarcze swych państw (E. Trafiałek, 2003, s. 581). Natomiast w czasach 
nowożytnych, wraz z postępującym rozwojem industrializacji, prestiż 
starości stopniowo zaczął się rozpraszać. Zmienił się też status społeczny 
człowieka starego, który ponownie zaczyna być postrzegany jako 
bezużyteczny, dlatego skazuje się go „na utratę pracy i nędzną wegetację” (E. 
Rosset, 1986, s. 25). 

Również wiek XX przyniósł liczne zmiany społeczne, które 
zachwiały dotychczasową pozycją osób zaawansowanych wiekowo, zmieniły 
ich rolę, miejsce i status społeczny, a także wpłynęły na postawy młodszych 
generacji wobec starzenia się, starości i samych seniorów. H. Hoff i E. Singel 

                                                 
472 W czasach prehistorycznych średnia długość życia człowieka szacowana była na 20 lat 
(E. Trafiałek, 2003, s. 580), a człowiek stawał się starcem w wieku około 40 lat (E. Rosset, 
1986, s. 23). W kolejnych epokach historycznych średni czas egzystencji ludzkiej 
stopniowo się wydłużał i wynosił w średniowieczu około 30 lat; w krajach europejskich 
XIX w. – 45-50 lat, a w połowie XX w. 65-70 lat (E. Trafiałek, 2003, s. 580-581). 
 



226 
 

konstatują, że w tej sytuacji położenie człowieka starego staje się coraz 
trudniejsze. „Podczas gdy trwanie życia ludzkiego wydłuża się, gdy czysto 
somatyczny proces starzenia się człowieka ulega zwolnieniu i gdy oznaki 
starcze pojawiają się później, to jednocześnie pozycja społeczna człowieka 
stale pogarsza się. Szacunek dla wieku, będący jeszcze regułą w zeszłym 
stuleciu, jest w zaniku, ustępując miejsca obojętności, jeśli nie pewnego 
rodzaju wrogości, wobec ludzi starych” (za: E. Rosset, 1986, s. 25-26). 
Przyczyn tych zmian należy upatrywać w rewolucji naukowo-technicznej, 
oświatowej i demograficznej, upowszechnieniu się środków masowego 
przekazu, szybkim tempie życia współczesnego człowieka oraz w orientacji 
na „zmianę”, „nowość” i „młodość” (por. A. Leszczyńska-Rejchert, 2010). 

Reasumując, na przestrzeni wieków zmieniał się stosunek 
społeczeństw wobec finalnej fazy życia oraz człowieka starego. Z 
przykrością należy stwierdzić, że kolejne etapy rozwoju cywilizacji pogłębiały 
proces deprecjonowania starości. Z kolei miejsce i prestiż społeczny ludzi w 
starszym wieku w poszczególnych epokach historycznych podlegały 
dynamicznym zmianom i uwarunkowane były ustrojem, strukturą 
społeczeństwa, priorytetami kulturowymi, modelem i funkcjami rodziny, 
typem dominującym przekazu (mówiony, pisany) oraz miejscem w hierarchii 
społecznej wypracowanym przez całe życie (por. E. Trafiałek, 2003). 

Także współcześnie mamy do czynienia ze swoistym dualizmem 
postaw wobec starości i osób w starszym wieku. Przejawem postaw 
pozytywnych jest szacunek i życzliwość wobec seniorów, postrzeganie ich 
jako „wartościowych depozytariuszy kultury, tradycji, wiedzy i obyczaju”, 
docenianie ich zalet, tj. mądrość czy doświadczenie życiowe, tolerancja dla 
ich słabości, otaczanie ich opieką, gdy tego potrzebują. Natomiast postawy 
negatywne wobec ludzi zaawansowanych wiekowo charakteryzują się 
dewaluowaniem ich możliwości i osiągnięć, dystansowaniem się w stosunku 
do nich, traktowaniem ich z politowaniem, niechęcią czy wręcz wrogością 
/gerontofobia/ (por. Z. Szarota, 2004, s. 7). Jednak między tymi dwiema 
skrajnymi kategoriami postaw (zdecydowanie pozytywnej oraz zdecydowanie 
negatywnej), istnieje szereg postaw pośrednich, bardziej zróżnicowanych, nie 
świadczących o tak jednoznacznej admiracji czy też konstatacji okresu 
późnej dorosłości i osób w starszym wieku. 
 
Przejawy i przyczyny dyskryminacji społecznej osób starszych  
 
 W wielu opracowaniach podnoszony jest problem dyskryminacji i 
marginalizacji społecznej seniorów. Dyskryminacja społeczna to pojęcie 
oznaczające: „nierówne traktowanie członków danej grupy lub kilku grup 
społecznych w odniesieniu do innych ludzi. Przejawia się ona najczęściej w 
formie pozbawienia lub ograniczenia praw, prześladowania bądź w 
nieprzychylnym nastawieniu lub uprzedzeniu” (A. Leszczyńska-Rejchert, 



227 
 

2010, s. 81). T. Nelson (2003, s. 257) charakteryzuje dyskryminację jako: 
„negatywne zachowanie wobec danej osoby wynikające z jej przynależności 
grupowej”. 
 Przyczyną dyskryminacji społecznej jednostek lub grup 
społecznych może być ich pochodzenie społeczne, przynależność 
narodowa, rasowa, klasowa czy wyznaniowa, a także światopogląd, orientacja 
seksualna, płeć i wiek.  
 Dyskryminacja społeczna może być jawna lub ukryta, bezpośrednia 
i pośrednia, może opierać się na przyzwoleniu społecznym bądź być 
usankcjonowana prawnie, a także przyjmować formę zwielokrotnioną, gdy 
dana osoba traktowana jest gorzej ze względu na kilka współwystępujących 
powodów, np. płeć i rasę (J. Kochanowski, 2008, s. 7).  
 Na określenie dyskryminacji społecznej osób starszych w języku 
angielskim istnieje termin ageizm (ang. age = wiek), który w prowadził w 
1969 r. Robert N. Butler. Jego odpowiednikiem w języku polskim jest 
bardzo rzadko stosowane pojęcie wiekiem. Oznacza ono: „niechęć do ludzi 
starych opartą na przekonaniu, że starzenie się czyni ich nieatrakcyjnymi, 
nieinteligentnymi, niezdolnymi do pracy zawodowej, słabymi i seksualnie 
nieaktywnymi”, a także: „narzucanie innym własnych przekonań na temat 
tego, co można i/lub powinno się robić w określonym wieku” (A. A. Zych, 
2007, s. 47).  
 A. A. Zych (2007) do przejawów dyskryminacji społecznej osób 
starszych zalicza: 
- dystansowanie się (unikanie bliskich kontaktów z ludźmi zaawansowanymi 

wiekowo), 
- dewaluowanie (upowszechnianie przekonań o negatywnych cechach ludzi 

starszych), 
- delegitymizację (utrwalanie w postaci aktów prawnych negatywnego 

stosunku jednych osób wobec innych, co prowadzi do zaliczenia danej 
jednostki do kategorii społecznej pozbawionej określonych praw), 

- segregację (izolowanie jednostek lub grup od środowiska społecznego), 
- eksterminację (czyli biologiczne wyniszczenie ludzi). 
 Dystansowanie się wobec ludzi starych w skali mikro polega na 
ograniczaniu  
z nimi osobistych kontaktów do niezbędnego minimum, a także przejawia 
się niechęcią do nawiązywania z nimi bliższych relacji psychoemocjonalnych. 
Natomiast w skali makro wyraża się dystansowaniem społeczeństwa do 
potrzeb i problemów osób w starszym wieku.  
 Dewaluowanie wiąże się z upowszechnianiem informacji na temat 
pejoratywnych cech seniorów, co związane jest ze stereotypowym 
postrzeganiem starości i osób w starszym wieku.  
 Stereotypy - w ujęciu Z. Mitoska (1974, s. 12) – to: „funkcjonujące 
w świadomości społecznej uproszczone, skrótowe i zabarwione 



228 
 

wartościująco przekonania na temat atrybutów pewnej grupy ludzi”. Można 
podzielić na: indywidualne (dotyczą przekonań jednostki na temat 
właściwości danej grupy) i kulturowe (są to uniwersalne lub 
rozpowszechnione przekonania dotyczące danej grupy) (por. M. Kilian, 
2004, s. 127) oraz pozytywne i negatywne. 
 Istotą stereotypów dotyczących seniorów jest podkreślanie i 
nadmierne akcentowanie ich wieku oraz negatywnych właściwości, 
ograniczeń i problemów. Wśród Polaków, a także mieszkańców innych 
krajów Europy Zachodniej rozpowszechnione są przekonania, że osoby 
starsze są schorowane, że wraz z wiekiem tracą witalność, sprawność 
psychofizyczną i stają się niedołężne, niezdolne do zaspokajania własnych 
potrzeb i coraz bardziej zależne od innych osób. Mocno zakorzenione w 
świadomości społecznej są także stereotypy dotyczące utraty przez seniorów 
zdolności do dalszego uczenia się i nabywania różnych umiejętności, do 
podejmowania nowych wyzwań i racjonalnych decyzji związanych z własną 
egzystencją. Powszechne są także mity dotyczące infantylizacji osób 
starszych, ich aseksualności i bezużyteczności (por. A. A. Zych, 1999; M. 
Kilian, 2004; W. Kołodziej, 2006; 2010). 
 Delegitymizacja polega na utrwalaniu w postaci aktów prawnych 
negatywnego stosunku jednych osób (młodszych generacji) wobec innych 
(seniorów), co prowadzi do zaliczenia danej jednostki (osoby starszej) do 
kategorii społecznej pozbawionej określonych praw .  
 Z kolei segregacja osób zaawansowanych wiekowo może 
przybierać różne formy. Polega między innymi na tworzeniu specjalnych 
miejsc zamieszkania dla seniorów (np. w Radkowie, w województwie 
dolnośląskim), co sprzyja powstawaniu tzw. subkultury osób starszych. 
Przynależność do niej wiąże się jednak z izolacją od młodszych generacji 
oraz ze świadomością bycia w grupie dyskryminowanej, marginalnej (por. A. 
Leszczyńska-Rejchert, 2010).  
 Segregacja ludzi starszych przejawia się również w tendencji do 
umieszczania ich przez członków rodziny w placówkach medycznych 
(szpitalach, zakładach opiekuńczo-leczniczych, zakładach pielęgnacyjno-
opiekuńczych, ośrodkach rehabilitacyjnych, hospicjach) oraz opiekuńczych 
(ośrodki wsparcia dziennego, domy pomocy społecznej, prywatne domy 
opieki).  
 Wreszcie eksterminacja polega na uśmiercaniu seniorów poprzez 
utrudniony dostęp do nowoczesnych terapii farmakologicznych i innych 
form leczenia, a także poprzez poddawanie ich eutanazji.  
 
Prawa ludzi zaawansowanych wiekowo 
 
 Wiek, obok pochodzenia etnicznego, rasy, wyznania czy płci, 
często bywa zatem czynnikiem dyskryminującym, a ludzie zaawansowani 



229 
 

wiekowo spotykają się z przejawami nietolerancji ze strony młodszych 
generacji. W czasach kultu młodości postrzegani są jako osoby kłopotliwe, 
zależne od innych, jako zbędny „balast społeczny”. 
 W celu zapobiegania tym negatywnym zjawiskom różne gremia 
międzynarodowe, postanowiły zadbać o godność osób w starszym wieku i 
zainicjować cykl inicjatyw, które stopniowo spowodowałyby bardziej 
tolerancyjne postrzeganie okresu późnej dorosłości 
i samych seniorów. Przejawem tych dążeń było między innymi tworzenie 
stowarzyszeń i federacji o zasięgu międzynarodowym, których celem było 
przeciwdziałanie marginalizacji społecznej, edukacyjnej, kulturalnej i 
ekonomicznej osób starszych oraz ochrona ich praw. Do najważniejszych z 
nich z należą.: 
- International Federation on Ageing (IFA) – to istniejąca od blisko 30 

lat agenda ONZ z siedzibą w Montrealu, wydaje ona między innymi 
periodyk „Ageing International”/;  

- HelpAge International - jest to powstała w 1983 r. światowa sieć 
organizacji non-profit o charakterze narodowym, regionalnym i lokalnym; 
posiada swoje centra w Brukseli i Londynie i skupia 49 państw Afryki, 
Azji i Oceanii, Ameryki Łacińskiej, Karaibów, Europy Wschodniej i 
centralnej oraz Ameryki Północnej; 

- AIUTA - czyli Stowarzyszenie Uniwersytetów Trzeciego Wieku, którego 
siedziba znajduje się w Paryżu, które powstało w 1975 r.; podejmuje 
różnego rodzaju inicjatywy związane z aktywnością edukacyjną osób 
starszych, pełni funkcję eksperta w zakresie problematyki 
gerontologicznej, koordynuje prowadzone przez poszczególne kraje 
badania naukowe dotyczące starzenia się i starości, a także organizuje 
kongresy, konferencje i seminaria naukowe; 

- European Federation of the Elderly (EURAG) – to założona w 1962 
r. w Luksemburgu Europejska Federacja Osób Starszych; od 1974 r. jej 
Główny Sekretariat ma swoją siedzibę w Austrii; jest apolityczną i 
interreligijną organizacją non-profit, która zajmuje się wspieraniem 
solidarności międzypokoleniowej, utrzymywaniem samodzielności oraz 
niezależności życiowej osób zaawansowanych wiekowo oraz wspieraniem 
ich uczestnictwa w procesach decyzyjnych; 

- European Platform of Seniors’ Organisations (EPSO) – czyli 
powstała w 1988 r. Europejska Platforma Organizacji Seniorów; jej misją 
jest stwarzanie osobom starszym możliwości rozwoju oraz 
wykorzystywanie ich potencjału intelektualnego, zdolności oraz 
doświadczenia życiowego na arenie europejskiej, krajowej oraz lokalnej; 

- Federation Internationale des Associations des Personnes Agees 
(FIAPA) – jest to Międzynarodowa Federacja Stowarzyszeń Osób 
Starszych, która została utworzona w 1980 r. i ma swoją siedzibę w 
Paryżu; jej celem jest zwracanie uwagi społeczeństw krajów 



230 
 

członkowskich na demograficzny i społeczny wymiar procesu starzenia 
się oraz możliwości i potrzebę pełnego uczestnictwa seniorów w życiu 
społecznym (por. z. Szarota, 2004).  

 Inną znaczącą inicjatywą o charakterze globalnym ustanowienie - 14 
grudnia 1990 r. przez Zgromadzenie Ogólne ONZ - 
Międzynarodowego Dnia Osób Starszych, który obchodzony jest jako 
święto seniorów w dniu 1 października. Celem tego przedsięwzięcia było 
oddanie... 
 Kolejnym przejawem dążenia społeczności międzynarodowej do 
normalizacji warunków życia osób zaawansowanych wiekowo było 
ustanowienie ich praw. „Prawa osób starszych zagwarantowane zostały w 
Karcie starszych współobywateli (Charta der ältern Mitbürger, 1988), w & 24 i 
& 25 Karty Wspólnotowej Podstawowych Praw Socjalnych Pracowników 
(1989), w Deklaracji Praw i Obowiązków Ludzi Starych (1990), opracowanej 
przez Międzynarodową Federację Starzenia się i przyjętej w 1991 r. przez 
Zgromadzenie Ogólne ONZ, w & 23 Europejskiej Karty Społecznej (1996), 
w Europejskiej Karcie Praw Pacjenta Seniora, rekomendowanej w 1997 r. 
przez Międzynarodowe Stowarzyszenie Gerontologii, w art. 25 Karty 
Podstawowych Praw Unii Europejskiej (2000) oraz w art.  II-85 Konstytucji 
dla Europy (Konstytucji Europejskiej, 2004), gdzie stwierdza się, że Unia 
uznaje i szanuje prawo osób w podeszłym wieku do godnego i niezależnego życia oraz do 
uczestnictwa w życiu społecznym i kulturalnym” (A. A. Zych, 2007, s. 134). 
  Do podstawowych praw osób starszych należą: 
- Prawo do życia - które staje się ważne w kontekście dyskusji nad 

legalizacją eutanazji; w Polsce jest ono chronione przez ustawę 
(Konstytucja RP z dnia 2.04.1997 r.). Nikt nie może być umyślnie pozbawiony 
życia, wyjąwszy przypadki wykonywania wyroku sądowego (Europejska 
Konwencja o Ochronie Człowieka i Podstawowych Wolności, art. 2 ). 

- Prawo do wolności, nietykalności osobistej i bezpieczeństwa – które 
nabiera szczególnego znaczenia wobec podejmowanie przez dorosłe dzieci 
różnego rodzaju decyzji za starszych rodziców, wobec doświadczanie 
przez seniorów wewnątrzrodzinnej lub instytucjonalnej przemocy 
fizycznej, emocjonalnej bądź ekonomicznej, wobec zjawisk zaniedbywania 
ludzi starych lub ograniczania ich swobód obywatelskich (art. 1 
Powszechnej Deklaracji Praw Człowieka). 

- Prawo do samostanowienia – które jest wyrazem sprzeciwu wobec 
nieuzasadnionych prób ubezwłasnowolnienia osób starszych przez 
członków rodziny oraz umieszczania ich w placówkach opiekuńczych, a 
także stosowania szantażu emocjonalnego przez bliskich w sytuacji, gdy 
owdowiały senior ponownie zamierza wstąpić w związek małżeński. 
Prawo to stanowi, że: Nie wolno ingerować samowolnie w czyjekolwiek życie 
prywatne, rodzinne, domowe, ani w jego korespondencję, ani też uwłaczać jego honorowi 
lub dobremu imieniu (Powszechna Deklaracja Praw Człowieka, art. 12). 



231 
 

- Prawo do pomocy społecznej – nabierające szczególnego znaczenia w 
okresie późnej dorosłości, gdy ograniczone są możliwości seniorów do 
prowadzenia samodzielnej egzystencji (Ustawa o pomocy społecznej, z 
dnia 12.03.2004 r.).  

- Prawo do poziomu życia zapewniającego zdrowie i dobrobyt, 
włączając: wyżywienie, odzież, mieszkanie, opiekę lekarską i konieczne 
świadczenia lekarskie (Powszechna Deklaracja Praw Człowieka, art. 25). 

- Prawo do poczucia bezpieczeństwa w przypadku choroby, kalectwa, 
wdowieństwa, starości lub utraty środków do życia (Powszechna 
Deklaracja Praw Człowieka, art. 25). 

- Prawo do ochrony zdrowia – niezwykle istotne w sytuacji 
wielochorobowości seniorów i medykalizacji ich potrzeb (art. 76 
Konstytucji RP).  

- Prawo do stowarzyszania się – oznaczające możliwość integrowania się 
osób starszych  
w klubach, organizacjach, towarzystwach, fundacjach itp. (Ustawa z dnia 
17.04.1989 r. Prawo o stowarzyszeniach).  

- Prawo do pobierania nauki – umożliwiające im dalsze kształcenie się 
np.  
w uniwersytetach trzeciego wieku, dzięki temu seniorzy systematyzują i 
aktualizują swoją wiedzę, dostosowują się do wymogów współczesności 
(Powszechna Deklaracja Praw Człowieka, art. 26). 

- Prawo do pracy – rozumiane jako możliwość do jej kontynuacji, pomimo 
osiągnięcia wieku emerytalnego. Praca jest w tym przypadku traktowana 
jako zdobyty przywilej socjalny, który ma zapobiegać zjawisku tzw. 
wymuszonej bezczynności (por. L. Frąckiewicz, 1985; A. A. Zych, 1999; 
Z. Szarota, 2004).  

 Wdrożenie katalogu praw osób starszych w system polityki 
społecznej wielu państw świata sprawia, że może być traktowany jako 
przejaw dążeń do poszanowania poglądów, zachowań i potrzeb osób w 
starszym wieku. W dłuższej perspektywie czasowej stwarza on również 
szansę na zmianę negatywnych postaw społecznych młodszych generacji 
wobec seniorów. Jednak respektowanie należnych osobom w starszym 
wieku praw nie wszędzie przebiega bez zakłóceń. Z tego też względu dzień 
15 czerwca od 2006 r. ustanowiono Światowym Dniem Praw Osób 
Starszych. Inicjatorem tego święta jest organizacja International Network 
for the Prevention of Elder Abuse, zajmująca się walką ze znęcaniem się nad 
osobami starszymi. Dzięki tej inicjatywie kolejny raz starano się 
zainteresować społeczeństwa krajów rozwijających się problemami ludzi 
zaawansowanych wiekowo, zwłaszcza zainteresować ich kwestią 
przestrzegania praw seniorów, a także wyrazić szacunek wobec osób 
starszych i oddać im należny hołd (por. I. Pośpieszyl, 1994). 
                                                                                                                                           



232 
 

BIBLIOGRAFIA: 
 
1. Frąckiewicz L., Karta praw człowieka starego, Instytut Wydawniczy 

Związków Zawodowych, Warszawa 1985, ISBN: 83-202-0411-9 
2. Kilian M., Źródła ageizmu i jego przejawy we współczesnym świecie, 

„Gerontologia Polska” 2004, 12 (3), ss. 125-128 
3. Kochanowski J., Wprowadzenie, [w:] B. Szatur-Jaworska [red.], Stan 

przestrzegania praw osób starszych w Polsce. Analiza i rekomendacje działań, 
„Biuletyn Rzecznika Praw Obywatelskich” 2008, z. 65 

4. Kołodziej W., Bio-psycho-społeczne funkcjonowanie osób starszych a społeczne 
stereotypy i uprzedzenia dotyczące starzenia się i starości, [w:] A. Nowicka [red.], 
Wybrane problemy osób starszych, Oficyna Wydawnicza „Impuls”, Kraków 
2010, ISBN: 978-83-7587-370-2 

5. Kołodziej W., Stereotypy dotyczące starzenia się i ludzi w podeszłym wieku,  
[w:] S. Steuden, M. Marczuk [red.], Starzenie się a satysfakcja z życia, 
Wydawnictwo KUL, Lublin 2006, ISBN: 83-7363-421-5  

6. Kowalik S., Pedagogiczne problemy funkcjonowania i opieki osób w starszym 
wieku, 
[w:] W. Dykcik [red.], Pedagogika specjalna, Wydawnictwo Naukowe UAM 
w Poznaniu, Poznań 1997, ISBN: 83-232-0854-9 

7. Leszczyńska-Rejchert, Człowiek starszy i jego wspomaganie – w stronę 
pedagogiki starości, Wydawnictwo Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego, 
Olsztyn 2010, ISBN: 83-7299-389-0  

8. Mitosek Z., Literatura i stereotypy, Ossolineum, Wrocław – Warszawa – 
Kraków -Gdańsk 1974, ISBN: brak 

9. Nelson T., Psychologia uprzedzeń, Gdańskie Wydawnictwo 
Psychologiczne, Gdańsk 2003, ISBN: 83-89120-65-8  

10. Nowicka A. [red.], Starość jako faza życia człowieka, [w:] A. Nowicka [red.], 
Wybrane problemy osób starszych, Oficyna Wydawnicza „Impuls”, Kraków 
2010, ISBN: 978-83-7587-370-2 

11. Prognoza ludności na lata 2008-2035, GUS Departament Badań 
Demograficznych, Zakład Wydawnictw Statystycznych, Warszawa 
2009, ISBN: 978-83-7027-435-1 

12. Rocznik demograficzny 2009, Zakład Wydawnictw Statystycznych, 
Warszawa 2009, 
www.stat.gov.pl/cps/rde/xbcr/.../PUBL_rocznik_demograficzny_20
09.pdf, pobrano 15.04.2012 

13. Rosset E., Miejsce człowieka starego w społeczeństwie, [w] I. Borsowa i wsp. 
[red.], Encyklopedia seniora, „Wiedza Powszechna”, Warszawa 1986, 
ISBN: 83-214-0274-7 

14. Steuden S., Psychologia starzenia się i starości, Wydawnictwo Naukowe 
PWN, Warszawa 2011, ISBN: 978-83-01-16566-6 



233 
 

15. Synak B. [red.], Polska starość, Wydawnictwo Uniwersytetu Gdańskiego, 
Gdańsk, ISBN: 83-7326-058-7 

16. Szarota Z., Gerontologia społeczna i oświatowa. Zarys problematyki, 
Wydawnictwo Naukowe AP w Krakowie, Kraków 2004, ISBN: 83-
7271-301-4 

17. Szarota Z., Starzenie się i starość w wymiarze instytucjonalnego wsparcia na 
przykładzie Krakowa, Uniwersytet Pedagogiczny w Krakowie, Kraków 
2010, ISBN: 978-83-7271-575-3 

18. Szatur-Jaworska B., Błędowski P., Dzięgielewska M., Podstawy gerontologii 
społecznej, Oficyna Wydawnicza ASPRA-JR, Warszawa 2006, ISBN: 83-
89964-71-6 

19. Trafiałek E., Człowiek stary, [w:] T/ Pilch [red.], Encyklopedia XXI wieku, 
t. 1, Wydawnictwo Akademickie „Żak”, Warszawa 2003, ISBN: 83-
88149-92-X 

20. Wołoszyn S., Wychowanie w społeczeństwach pierwotnych, [w:] Z Kwieciński,  
B. Śliwerski [red.], Pedagogika – podręcznik akademicki, t. 1, Wydawnictwo 
Naukowe PWN, Warszawa 2003, ISBN: 83-01-14055-0   

21. Zych A. A., Człowiek wobec starości. Szkice z gerontologii społecznej, Śląsk, 
Katowice 1999, ISBN: 83-7164-168-0 

22. Zych A. A., Leksykon gerontologii, Oficyna Wydawnicza „Impuls”, 
Kraków 2007, ISBN: 978-83-7308-708-8 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 



234 
 

HOMOSEKSUALIZM – NIETYPOWE ZACHOWANIE 
SEKSUALNE CZY TOLERANCJA DLA INNOŚCI? 

 
Renata Małgorzata ILNICKA 

 
Abstract: This paper refers to the issue of unusual sexual behaviour, namely 

homosexualism, as well as to views held by society regarding this problem. The author pays 
her attention to how Polish society is becoming more and more tolerant of behaviours 
disrespecting the commonly accepted canons.  

The author defines the term 'homosexualism' and 'tolerance' and presents scientific 
and social views on this problem. She presents some attitudes towards homosexualism and 
connected issues, which affect opinions on specific psychological attributes of homosexuals, 
their lifestyle, position in psychopathology, etc. 

The author emphasises the fact that from the clinical perspective homosexualism is by 
no mean a medical condition. However, approving and tolerance of this phenomenon must 
not solidify the universal dimension of the homosexual standard, thus disregarding the 
heterosexual model of society. 

 
Żyjemy w społeczeństwie, gdzie liczebność ludzi zorientowanych 

heteroseksualnie jest zdecydowanie więcej, niż tych o orientacji 
homoseksualnej, które pragną akceptacji i zrozumienia dla swojej „inności.” 
Związek sfery seksualnej ze sferą kultury we współczesnym świecie jest 
niezmiernie znaczący. Zdaniem D. Majki-Rostek (2002, s.50) „czynniki 
społeczno-kulturowe odgrywają istotną rolę w kształtowaniu się wzorców 
seksualnych, a seksualność z kolei może odpowiednio zabarwiać 
pozaseksualne formy egzystencji społeczno-kulturowej. W tym ujęciu 
seksualność stanowi jeden z wielu czynników kształtujących normy i 
stosunki społeczne, lecz sama z kolei w znacznym stopniu kształtowana jest 
przez czynniki społeczno-kulturowe.” Postrzeganie tej odmiennej grupy 
przez większość heteroseksualną rodzi występowanie pojęcia „swojskości i 
obcości” oraz opozycji „my i oni.” 

Poprzez wpływy religijne, kulturowe, społeczne i polityczne powstało 
wokół osób o odmiennej orientacji seksualnej mnóstwo negatywnych 
stereotypów i uprzedzeń. W Polsce mimo istniejącej problematyki dotyczącej 
innej orientacji seksualnej, wiedza na ten temat jest niewielka i ogólnikowa. 
Istnieją zróżnicowane, często skrajnie odmienne opinie o mniejszości 
seksualnej. Traktowana jest ona, jako odstępstwo od normy, które zasługuje 
na potępienie i odepchnięcie, bądź wprawdzie jako odmienne zachowanie, 
ale które jak optują jego zwolennicy należy tolerować. Kwestia mniejszości 
seksualnej budzi duże emocje społeczne. Z powodu dyskryminacji i 
homogenicznej postawy społeczeństwa, mniejszość homoseksualna oraz jej 
sprzymierzeńcy postanowiła stworzyć organizacje uświadamiające 



235 
 

heteroseksualistów, że każdy związek dwóch dorosłych osób jest związkiem 
normalnym, zaś życie jednostek homoseksualnych jest równie dobre jak 
życie pozostałej części społeczeństwa. Zdaniem zwolenników tej ”inności” 
seksualnej, związki homoerotyczne  oparte są na szacunku i godności dla 
drugiego człowieka, a przede wszystkim na równości i wrażliwości. Z owym 
poglądem trudno pogodzić się radykalnym środowiskom (np. 
przedstawicielom Kościoła, ugrupowaniom prorodzinnym i innym). 
Zdecydowana większość polskiego społeczeństwa to katolicy funkcjonujący 
w utrwalonych sposobach wzorów zachowań. Tworzą zatem dominującą 
grupę otaczającą swym zasięgiem obszerne masy społeczne, natomiast 
mniejszość homoseksualna obejmuje jedynie określone środowiska. 
Reprezentantów grup dominujących charakteryzują szczególne odczucia, 
które H. Blumer sformułował jako: 

 poczucie, że członkowie grupy mniejszościowej są ze swej natury 
obcy i inni, 

 mniemanie, że są oni lepsi niż członkowie mniejszości, 
przekonanie, że grupy dominujące mają prawo do przywództwa, 
przywilejów, priorytetów i prestiżu, 

 niepokój i przypuszczanie, że mniejszość dąży do zawładnięcia ich 
dóbr i korzyści (D. Majka-Rostek, op. cit., s. 24). 

 
Zdefiniowanie pojęć: homoseksualizm, tolerancja 
Pojęcie homoseksualizm wywodzi się od greckiego słowa homosis, czyli 

ten sam, taki sam. Określenie homoseksualizmu wprowadził węgierski 
lekarz, Karoly Maria Kertbeny, w 1868 r., wcześniej używano pojęcia 
„sodomia”, które określało stosunek analny, uważany w dawnych czasach  
za zbrodnię przeciwko naturze. Homoseksualizm u mężczyzn nazywany jest 
uranizmem – od Uranosa, ojca Afrodyty poczętej z piany morskiej, bez 
matki, bądź pederastią - kontakt seksualny między dojrzałym mężczyzną a 
młodzieńcem. Również zwany jest efebofilią, czyli skłonność dojrzałych 
mężczyzn do chłopców przed okresem dojrzewania.  

Według definicji W. Okonia (2007, s. 139), homoseksualizm to „pociąg 
płciowy do osób  tej samej płci, uwarunkowany dziedzicznie lub ukształtowany pod 
wpływem środowiska. Może zdarzać się w szkole, częściej wszakże występuje w 
zakładach zamkniętych i w internatach jako tak  zwany homoseksualizm zastępczy. 
Postępowanie pedagogiczne sprowadza się przede wszystkim do rozdzielania par i do 
perswazji.” 

Homoseksualizm jest problemem trudnym, zarówno w opisie, jak i w 
terapii, jest jednym z najczęściej występujących nieprawidłowych zachowań 
seksualnych. 

„Homoseksualizm to istnienie emocjonalnego związku między dwiema 
osobami tej samej płci, w którym osoby te są dla siebie atrakcyjne zarówno 



236 
 

pod względem fizycznym, jak i psychicznym i w którym może dojść do 
zbliżenia fizycznego”(M. Haslam 1997, s. 433). 

Współcześnie określenie – lesbijka – oznacza kobietę o orientacji 
homoseksualnej, a gej – mężczyznę o tej orientacji.  

W literaturze polskiej można zauważyć ewolucje w definiowaniu pojęcia 
homoseksualizm. Do niedawna homoseksualizm rozpatrywano w 
kategoriach takich, jak: odchylenia seksualne, dewiacje seksualne, patologia, 
choroba, bądź obok pedofilii. W 1988 roku została wydana pierwsza książka 
Krzysztofa Boczkowskiego - Homoseksualizm, która jest w całości 
poświęcona tej problematyce. Po raz pierwszy też użyto sformułowania 
mniejszość seksualna. Jednak definicja K. Boczkowskiego (2003, s.7-11) w 
sumie niczym nie różni się od pozostałych. Autor twierdzi, iż „homoseksualista 
to osoba, której pociąg płciowy jest wyłącznie lub prawie wyłącznie skierowany do osób 
własnej płci i który wyłącznie lub prawie wyłącznie w ten sposób uzyskuje zadowolenie 
seksualne.” Badacz wychodzi z założenia, że homoseksualizm jest 
zaburzeniem, wyrażającym się brakiem adaptacji do heteroseksualnych norm 
współżycia, przyjętych we współczesnej cywilizacji. 

Zbigniew Lew- Starowicz (2002, s. 37-38) uważa, że zaburzenie 
identyfikacji i roli płciowej oznacza tworzenie związków seksualnych z 
osobami tej samej płci, przy zachowanej możliwości swobodnego wyboru 
partnera erotycznego. Z klinicznego punktu widzenia istotne jest, że 
homoseksualizm nie jest żadną chorobą, którą należy leczyć. Zjawisko to 
występuje u osób obu płci. O homoseksualizmie rzeczywistym można 
mówić, gdy zachowania te są najwyżej stawiane i mają charakter stały. 
Podstawą dla rozpoznania jest homoerotyczna motywacja, a nie sama forma 
praktyki seksualnej, która w cale nie musi być właściwa z upodobaniami 
seksualnymi. W większości przypadków istnieje zgodność między budową 
narządów płciowych a poczuciem psychicznym. Homoseksualiści 
odznaczają się spośród wszystkich innych odmienności seksualnych tym, że 
wzory ich zachowania nie różnią się od heteroseksualistów, poza 
odmiennością w zakresie popędu seksualnego. 

Problematyka związana ze zjawiskiem homoseksualizmu wykazuje 
trudności z ogólnym definiowaniem, dowodzi zatem konieczność 
przedstawiania go w zarysie wielowymiarowym. Jak podaje G. Piana (2000, 
s.198) „(…) homoseksualizm widzieć trzeba w obrębie obszaru kulturowego w całym 
jego skomplikowanym bogactwie; tylko w ten sposób można uchwycić wszystkie aspekty, 
które charakteryzują to zjawisko, a zarazem sformułować hipotezę interpretacyjną (…).” 

Wyjaśniając znaczenie terminu „tolerancja” należy zwrócić uwagę na 
kwestię tolerancji jako zjawiska, które odnosi się do wielu obszarów 
współżycia społecznego. Ta społeczna koegzystencja wymaga od człowieka 
nieustannego kategoryzowania obiektów rzeczywistości, w jakiej przyszło 
mu żyć. Kategoryzowanie rzeczywistości społecznej, jej klasyfikowanie 
znajduje wyraz w postawach i odniesieniach do wielu zjawisk społecznych, 



237 
 

tym bardziej teraz we współczesnej Europie, która stała się miejscem 
przemieszania rasowego, narodowościowego i kulturowego. Ta związana z 
mniejszościami wielobarwność nadaje współczesnemu życiu oblicze 
tolerancyjności lub dyskryminacji, w zależności od tego, czy mniejszość 
zyskuje aprobatę w społeczności, czy też doświadcza separacji i zepchnięcia 
na margines. Toteż podążanie do tolerancyjności, wynikającej z poczucia 
współistnienia z odrębnością jest zadaniem współczesnej pedagogiki. Nigdy 
dotąd świat współczesny tak bardzo nie potrzebował dojrzałej intencji 
wychowania dla uszanowania „inności”. 

Zatem czym jest tolerancja? Pełną akceptacją dla „innych”, poszanowaniem prawa 
„innych” czy też neutralną (obojętną) postawą wobec „inności”? Słowo tolerancja ( z łac. 
tolerantia) oznacza cierpliwość, wytrwałość w znaczeniu szerokim i potocznym. Prekluzja 
ta oznacza wyrozumiałość, pobłażliwość wobec cudzych poglądów upodobań i wierzeń, 
pomimo tego, że są odmienne od tego, co samemu uważa się za słuszne lub prawdziwe. 
Tolerancja definiowana jest jako uznawanie i respektowanie prawa innych osób do 
posiadania poglądów, gustów odmiennych od naszych. Nie obejmuje jednak idei 
wstecznych, antyhumanitarnych czy wręcz zbrodniczych. Termin tolerancja z założenia 
rozumiany był jako tolerancja religijna i odnosił się do stanowiących mniejszość sekt 
religijnych, których członkowie byli zwolennikami Reformacji. Mimo tego, słowo 
tolerancja staje się coraz bardziej popularne i jest używane w znacznie szerszym 
zakresie. Umieszczane jest coraz częściej w kontekście odmiennej orientacji czy praktyk 
seksualnych, kontrowersyjnych partii politycznych czy też budzących powszechny sprzeciw 
poglądów. Zmiany w zastosowaniu i rozumieniu tego terminu często stają się przyczyną 
ogromnych trudności, jakie pojawiają się podczas dyskusji na ten temat. Najczęściej 
uważa się, że jest to przyzwolenie na działanie, które mieści się w granicach 
nienaruszających godności drugiego człowieka. W literaturze rozróżnia się podział na 
tolerancję negatywną i pozytywną. Tolerancja negatywna oznacza nieprzeciwstawianie się 
jednostkom lub grupom, mimo, że ich działanie godzi w dobro i godność drugiego 
człowieka. Przyczyn takiej postawy można się dopatrywać w chęci nienaruszania praw 
innych do wolności działania i myślenia lub w niedostrzeganiu negatywnych skutków, 
jakie pociągają te działania. Powstrzymywanie się od ingerencji w zachowania 
pejoratywne może oznaczać albo obojętność wobec zdarzeń, albo pragnienie harmonijnego 
współżycia z otoczeniem. Ale jak zauważa M. Ossowska (1985), nie może być mowy o 
tolerancji, kiedy z obawy, żeby nie narobić sobie wrogów, nie usiłujemy się przeciwstawiać 
niemiłemu nam zachowaniu. Tolerancja nie oznacza więc pełnej akceptacji poglądów i 
działań, przekraczających granice zasad i norm ustanowionych przez społeczeństwo, a 
więc przekraczających granice społecznego przyzwolenia. 

Tolerancja była zawsze postrzegana w twórczej myśli pedagogicznej. Na 
Zachodzie Europy powstały i rozwinęły się trzy wielkie nurty pedagogiczne: 
romantyczny, transmisji kulturowej i progresywny. Najszerzej upowszechnił 
się nurt romantyczny. Jego cechą szczególną jest naturalizm, a wykładnią 
samorozwój i samoakceptacja. Jest pedagogiką elitarną, pełną tolerancji. Z 
kolei nurt transmisji kulturowej kładzie wielki nacisk na zdobycie wiedzy i 



238 
 

stara się przystosowywać wychowanków do określonego typu kultury. 
Ważną rolę pełni w nim rywalizacja, odniesienie sukcesu. Nie ma tolerancji 
dla pomyłek i niepowodzeń. Natomiast nurt progresywny stara się 
ukształtować młodego człowieka tak, aby pozostawał w zgodzie z sobą 
samym, ze społeczeństwem i ze światem przyrody. Ważna jest w tym nurcie 
refleksja moralna. Ważna tolerancja. Ważne stymulowanie rozwoju. Ważna 
sprawiedliwość w szkole. Ważne przestrzeganie praw dziecka (por. Z. 
Dąbrowska za: A. Kargulowa). 

Pedagogikę interesuje tolerancja intelektualna i moralna: 
 tolerancja intelektualna - przejawia się szacunkiem wobec cudzych 

poglądów, wyrażających się w dopuszczeniu ich do głosu, 
 tolerancja moralna - oznacza, że przy zachowaniu elementarnych 

norm moralnych są uprawnione różne style życia, postawy, obyczaje i 
zwyczaje. Komponentem tolerancji moralnej jest tolerancja religijna. 
Rozumiana najczęściej jako przyjmowanie, bądź odrzucenie wierzeń i 
praktyk postulowanych przez różne religie. 

Zdaniem pedagogów tolerancję należy rozpatrywać w dwóch 
płaszczyznach: 

1. Jako postawę człowieka przejawianą wobec innych ludzi, ich 
zwyczajów, obyczajów i zachowań. Taki sposób interpretowania tolerancji 
jako postawy przejęła pedagogika z socjologii i psychologii społecznej. 
Przyjmuje się tutaj, że jednostka jest tolerancyjna jeśli wychowuje się w 
tolerancyjnym społeczeństwie. 

2. Jako wartość, zakłada, że człowiek jest wartościowy wówczas, kiedy 
przejawia tolerancję pozytywną. Taki sposób interpretacji tolerancji jako 
wartości, przeniknął do pedagogiki z filozofii, etyki i aksjologii  

O tolerancji pozytywnej mówimy wówczas, gdy akceptujemy cudze 
poglądy, zachowanie, obyczaje, styl życia, które nie zgadzają się z naszymi 
własnymi. Dajemy jednak tej osobie szanse wyrażania lub prezentowania 
tych elementów, o ile nie szkodzą one ludziom, zwierzętom ani przyrodzie. 
Natomiast z tolerancją negatywną mamy do czynienia wówczas, kiedy 
akceptujemy cudze zwyczaje, obyczaje, poglądy bądź style życia nawet, gdy 
czynią one krzywdę ludziom, zwierzętom i przyrodzie. Wówczas nie 
reagujemy obawiając się konsekwencji, a taka tolerancja przejawia się 
postawą nietolerancji. 

Fundamentalnym zadaniem pedagogiki jest wychować jednostką w 
duchu tolerancji pozytywnej. Wychowanie w duchu tolerancji pozytywnej -  
nie oznacza rozwijania w człowieku postawy obojętnej na to, co robią inni 
ani też pobłażliwość wobec ludzi tzw. złych. Chodzi o to, aby nauczyć 
dziecko szanować przekonania, poglądy itp., których sami nie podzielamy a 
także rozwijanie w nim postawy przyzwolenia na te działania, z którymi się 
nie solidaryzujemy. 



239 
 

Trudną kwestią jest tolerancja wobec odmienności seksualnych. 
Odmienność seksualna sprowadza się przede wszystkim do 
homoseksualizmu. Sam problem jest bardzo stary. Istniał już w 
starożytności, istniał w średniowieczu (wtedy w Polsce nazywany 
paziolubstwem), istnieje rzecz jasna współcześnie. WHO w 1995 roku 
skreśliła homoseksualizm z długiej listy chorób - bo to nie jest choroba. 
Historycznie patrząc, homoseksualistami byli m.in. Jan Długosz, Bolesław 
Śmiały, Marszałek Sanguszko, ksiądz Bohomolec... Zawsze przy nich byli 
piękni chłopcy, którzy robili szybkie kariery. Charakterystyczne, że stosunek 
do homoseksualistów wahał się od absolutnej negacji (wisiało wszak nad 
nimi zagrożenie karą śmierci) - do udzielania im absolutnej swobody. 
Tymczasem pozostając w zgodzie z tolerancją nie należy w sposób skrajny 
podchodzić do tych osób, bowiem segregacja seksualna łatwo może 
prowadzić do segregacji prawnej. To prawda, że homoseksualni mężczyźni w 
jakiś sposób zagrażają chłopcom, ale prawdą jest też, że mężczyźni 
heteroseksualni zagrażają dziewczętom (za: M. Kozakiewicz 1995). 

Problem tolerancji wobec inności seksualnej jest problemem 
specyficznym i na pewno bardzo trudnym. Wbrew pozorom 
homoseksualizm dotyczy wielu rodzin, gdy się zważy, że każdy gej i każda 
lesbijka ma matkę, ma ojca, ma siostrę lub brata. Każdy i każda z nich 
wychowuje się przecież i żyje w określonej - na ogół najzwyklejszej - 
rodzinie. Oczywiście ta "najzwyklejsza rodzina" przestaje nią być w chwili, 
kiedy przychodzi jej się zmierzyć z problemem homoseksualizmu 
dorastającego bądź już dorosłego dziecka, albo męża-ojca, jeśli okaże się, że 
jest on biseksualistą. Jedno jest pewne: bez zaangażowania zdecydowanych 
postaw tolerancji członkom takich rodzin na pewno nie uda się zapanować 
nad zaistniałą sytuacją ( por. Z. Dąbrowska –www. psychologia edu.pl). 

 
Mniejszość homoseksualna w Polsce i skala zjawiska 
Zdaniem badaczy, określenie „homoseksualizm” nic nie mówi o 

jakichkolwiek wartościach czy właściwościach osobowości homoerotycznej, 
określa jedynie kierunek popędu seksualnego. Mimo to społeczeństwu z 
pojęciem tym kojarzy się sporo właściwości, a nawet ocen moralnych, 
jednakże nie mają one żadnego potwierdzenia naukowego, a więc 
uprzedzenia oparte są w głęboko zakorzenionych przesądach związanych z 
homoseksualizmem w psychice człowieka. Jedynie, co wyróżnia osobników 
homoseksualnych od przeciętnej populacji to, fakt iż są bardziej nastrojowi, 
pobudliwi, wrażliwi, niewyrównani, sugestywni, chwiejni i wrażliwi. Sporo 
osób o odmiennej orientacji seksualnej cechuje się pyszałkowatością, 
marzycielskością, przesadą  w okazywaniu uczuć i wyrażaniu myśli. W 
przeciwieństwie do innych są zdolni do związania się z partnerem prawdziwą 
głęboką miłością erotyczną. Z wielu badań wynika, że osoby homoseksualne 
wykazują znaczące zainteresowania kulturą i sztuką, oraz są bardziej skłonni 



240 
 

do empatii niż osoby heteroseksualne. Co więcej geje mniej są skłonni do 
fizycznej agresji niż mężczyzna heteroseksualny. 

Dokonanie analizy socjologicznej sytuacji mniejszości seksualnych w 
Polsce napotyka na wiele problemów, które związane są z brakiem 
wiarygodnych danych dotyczących wielkości tej populacji, jak również 
częstotliwości występowania zachowań homoseksualnych w Polsce. W tej 
dziedzinie możemy posługiwać się jedynie szacunkami.  Polskie organizacje 
zrzeszające osoby homoseksualne i biseksualne (np.: Lambda, Kampania 
Przeciwko Homofobii) oceniają, iż w naszym kraju w latach 
dziewięćdziesiątych żyło około 2 mln osób o tej orientacji seksualnej. 
Zdaniem K. Boczkowskiego (2003, s. 25) 10% mężczyzn w Polsce było, co 
najmniej przez trzy lata swojego życia, aktywnymi homoseksualistami. 
Natomiast M. Kozakiewicz (1993, s. 16) podawał, że 3-5% populacji to 
homoseksualiści, a 13% miało przypadkowy kontakt seksualny z osobami tej 
samej płci.  Nie ma także informacji o rozkładzie tej cechy w populacji. Z 
potocznej obserwacji wynika, że zdecydowana większość przypadków coming 
out (ujawnienie swojej orientacji seksualnej innym osobom) jest skorelowana 
z miejscem zamieszkania (duże miasto), wykształceniem (wyższym), wiekiem 
(większość ujawniających swoją orientację seksualną to ludzie młodzi) i 
stanem cywilnym (osoby stanu wolnego). Nie ma żadnych danych na temat 
homoseksualizmu w małych miejscowościach, w zakładach poprawczych, 
karnych czy  seminariach, ponieważ brak możliwości przeprowadzenia 
badań klinicznych w tych środowiskach uniemożliwia zebranie rzetelnych 
danych. 

Realia społeczne homoseksualistów w Polsce ukazał raport za lata 2005 
i 2006, przygotowany przez organizację Lambda Warszawa i Kampanię 
Przeciw Homofobii. Z raportu wynika, że 18 % osób o odmiennej orientacji 
seksualnej przez ostatnie dwa lata doznało przemocy fizycznej, większość 
wielokrotnie. 67% badanych było szarpanych, kopanych, potrącanych lub 
uderzanych. Natomiast odnośnie przemocy psychicznej, to doznała jej 
znaczna połowa ankietowanych, większość wielokrotnie. Przeszło 80% 
respondentów ukrywa swoje upodobania seksualne w szkole, na uczelni czy 
w pracy (por. R. Biedroń 2007, s. 118). 

 W Polsce na przestrzeni ostatnich kilku lat stosunek do odmiennej 
orientacji seksualnej zmienił się radykalnie w kwestii akceptacji i tolerancji 
wobec osób homoseksualnych. Zbigniew Izdebski w 2005 r. przeprowadził 
badania w 3200 - osobowej grupie Polaków. Respondentom zadano pytanie; 
„czy badani zgadzają się ze stwierdzeniem, że kontakty homoseksualne są czymś 
normalnym i nie ma w nich nic złego.” Wśród badanych 29,5 % osób 
odpowiedziało, że zgadza się lub raczej się zgadza z takim punktem 
widzenia, 65,1 % wskazało, że nie zgadza się lub raczej się nie zgadza. 
Ponadto 31,9 % badanych nie widzi potrzeby podjęcia leczenia przez 
homoseksualistów lub zmiany upodobań (por. I. Pospiszyl 2008, s. 221). 



241 
 

Zazwyczaj akceptują homoseksualizm ci ankietowani, którzy mieszkają w 
dużych miastach, wykształceni, przeważnie ludzie młodzi,  znający jakąś 
osobę homoseksualną, oraz ludzie, którzy rzadziej uczestniczą w praktykach 
religijnych.  

Niektóre ugrupowania polityczne w Polsce, powołując się na zapis w 
konstytucji RP (art. 32), który podaje, że: „wszyscy są wobec prawa równi. Wszyscy 
mają prawo do równego traktowania przez władze publiczne. Nikt nie może być 
dyskryminowany w życiu politycznym, społecznym lub gospodarczym z jakiejkolwiek 
przyczyny”(za: R. Biedroń 2007, s. 139) starają się rozszerzyć uprawnienia 
osobom homoseksualnym w wielu aspektach – społecznym, rodzinnym, 
prawnym, politycznym. Jednak- moim zdaniem- najbardziej niepokojący jest 
postulat umożliwienia parom tej samej płci zawarcia związku małżeńskiego i 
adopcji dzieci. 

  
Postawy i opinie społeczeństwa wobec zjawiska 

homoseksualizmu 
Formowanie się postaw określone jest przede wszystkim czynnikami 

społecznymi (wpływami oddziałującymi w środowisku społecznym, w 
którym przebywają ludzie), a zaledwie w niewielkim stopniu pewnymi 
czynnikami wewnętrznymi, na przykład  motywacją podmiotu  postaw. Na 
czynniki wewnętrzne oddziałujące na formowanie się postaw mają wpływ 
także różne czynniki zewnętrzne. „Postawa rozumiana jako wewnętrzna struktura 
determinuje zachowania” (S. Mika 1998. s.101) prowadzi do stwierdzenia, że 
należy kształtować konkretne postawy, ich nosiciele powinni się zgodnie z 
nimi zachowywać. Jeśli będą to postawy społecznie aprobowane, to i 
zachowania ich nosicieli będą pożądane w społeczeństwie. 

W Polsce zjawisko homoseksualizmu jest spostrzegane przez 
społeczeństwo jako coś nowego, odrębnego, chociaż istniało zawsze. 
Zaczyna być zauważane i odbierane jako specyficzny folklor, element 
wyboru tożsamościowego przeznaczony dla towarzystwa artystycznego, 
stylowego, awangardowego bądź jako margines społeczny kojarzony z 
wszelkimi patologiami takimi, jak: pedofilia, narkomania czy AIDS.  Z 
punktu widzenia socjologicznego bardzo mało wiadomo o tej orientacji 
seksualnej. Wiedza Polaków w tym zakresie jest bardzo powierzchowna, a jej 
brak łączy się często z postawą odrzucenia i dyskryminacji w stosunku do 
osób homoerotycznych. 

Ze względu na funkcjonowanie pewnych typowych, podzielanych przez 
większość członków społeczeństwa opinii - rozpowszechniają się: 

 uprzedzenia – emocjonalne komponenty postaw, czyli negatywne, 
wrogie ustosunkowania wobec ludzi wyodrębnionych na podstawie 
grupowej przynależności, 



242 
 

 stereotypy – poznawcze komponenty postaw, a zatem uogólnienia i 
generalizacje dotyczące całej grupy – niezależnie od rzeczywistego 
zróżnicowania poszczególnych członków tej grupy. 

Normy społeczne istniejące w Polsce powodują, że społeczeństwo 
oczekuje od tych osób, iż o swojej homoseksualności nie będą mówiły, a to 
powoduje powstawanie uprzedzeń i stereotypów. Właśnie przez tę antypatię 
i homofobię, mniejszość homoseksualna jest ofiarą przemocy i agresji. 
Polscy geje i lesbijki z małych miejscowości, wsi przeprowadzają się do 
większych miast takich, jak: Poznań, Kraków, Warszawa czy Wrocław, 
poszukując tam tolerancji i anonimowości. Miasta te często są bardziej 
otwarte na różnorodność. Umożliwiają łatwiejszy kontakt z innymi osobami 
homoseksualnymi. Nawet niektórzy wyjeżdżają z Polski, aby zamieszkać w 
Paryżu, Londynie lub Berlinie. Mimo tej nietolerancji, homoseksualizm w 
społeczeństwie spotyka się powoli z coraz większą akceptacją. W większych 
miastach powstają kluby, bary i dyskoteki dla homoseksualistów, organizacje 
dla środowiska gejowsko – lesbijskiego, programy telewizyjne i strony 
internetowe, organizowane są parady równości, powstają również 
czasopisma. 

 
Religia wobec homoseksualizmu 
Postawy wobec osób o odmiennej orientacji seksualnej i samej 

homoseksualności wśród różnych religii na świecie są różne, niemniej jednak 
znaczny wpływ na położenie osób homoseksualnych w społeczeństwie, 
wywierają poglądy religijne. Trzy główne religie monoteistyczne: 
chrześcijaństwo, islam, i judaizm w dużym stopniu nie akceptują 
homoseksualizmu, traktując jego praktykowanie za grzech.  

Chrześcijaństwo zawsze potępiało i potępia seks przedmałżeński, 
pozamałżeński i homoseksualizm. Pismo Święte mówi, że Bóg stworzył 
kobietę i mężczyznę do instytucji małżeństwa a homoseksualizm jest 
nienaturalnym zaburzeniem, który burzy wizje ładu stwórcy.  

Prawosławie, religia chrześcijańska uważa stosunek homoseksualny za 
grzech sodomii, czyli przejaw upadku grzesznej natury ludzkości. Natomiast 
protestantyzm ma podzielone opinie, co do homoseksualności. Liberalni 
teologowie uważają homoseksualność za niezależną od wyboru, stałą i 
neutralną moralnie dyspozycję mniejszości. Zaś konserwatywni teologowie 
orientacje homoseksualną uważają za niegodziwą, sądzą, że jest ona 
wynikiem wyboru, podlega zmianie i jest zachowaniem niemoralnym (por. R. 
Biedroń, op. cit., s. 97). 

W Koranie, świętej księdze islamu, wzmianki o homoseksualizmie 
można przeczytać w surze al- Araf ( Wzniesione krawędzie) i w surze asz- 
Szuara (Poeci), nawiązujące do opowiadania o Sodomie. Natomiast hadisy, 
opowieści o życiu proroka Mahometa, bardzo ostro wypowiadają się o 
homoseksualizmie: „zabij tego, który to czyni, a także tego, któremu to czynią.” 



243 
 

Zabrania się stosunków seksualny między kobietami /sihak/, jak i między 
mężczyznami /liwat/ (R. Biedroń….s, 97). Równie ważne hadisy: „kiedy 
mężczyzna dosiada innego mężczyznę, tron Boga trzęsie się,”, „Jeśli nieożeniony 
mężczyzna zostaje przyłapany na homoseksualizmie, będzie ukamienowany na śmierć,” 
„Zabij tego, kto sodomizuje i tego, który pozwala na robienie tego z nim”, „Lesbijstwo 
kobiet jest jak cudzołóstwo”.473 Historycznie w krajach islamskich tylko ukryta 
homoseksualność była tolerowana, i tak jest do chwili obecnej. Nadal w 
wielu krajach, w których islam jest religią państwową za stosunki 
homoseksualne grozi kara śmierci, np.: w Arabii Saudyjskiej, Iranie, 
Mauretanii, Sudanie i Jemenie. Organizacje gejowsko- lesbijskie uważane są 
za odstępców (por. R. Biedroń, op. cit., s. 98).  

W judaizmie, żydowskie święte księgi, podobnie jak chrześcijańskie 
mówią                   o odmienności seksualnej w sposób niejasny. W 
niektórych objaśnieniach Tora bez wątpienia wypowiada się przeciwko 
męskiej prostytucji i homoseksualnym gwałtom, jak również zakazuje 
zachowań homoerotycznych. Lecz nie porusza kwestii związanych 
bezpośrednio z orientacją homoseksualną. Podobnie jest w prawie 
żydowskim- Halasze, w którym tak samo nie ma żadnej zmianki o 
homoseksualnej tożsamości, a tylko o samych stosunkach homoseksualnych. 
Niemniej jednak Halacha w miarę postępów nauki ulega ciągłej zmianie. 
Coraz więcej rabinów kwestionuje tradycyjny przesąd o grzeszności 
stosunków homoseksualnych (por. R. Biedroń, op.cit., s. 98). 

Religie dalekowschodnie, takie jak taoizm, szintoizm, konfucjanizm czy 
buddyzm, nie rozpatrują homoseksualności w kategorii grzechu. Religie te 
oparte są raczej na filozofii niż surowych zakazach i nakazach moralnych, 
jakie obowiązują w tradycji chrześcijańskiej. Buddyzm nie różnicuje czynów 
heteroseksualnych z homoseksualnymi, zaliczając czyny homoerotyczne do 
niewłaściwych zachowań seksualnych, a raczej do niewłaściwych zalicza te 
czyny, które powodują krzywdę partnera.  

Można zatem postawić tezę, iż orientacja seksualna homoseksualistów 
wiąże się z problemami natury religijnej. 

 
Homoseksualizm w percepcji młodzieży studiującej – doniesienia 

z badań 
 
W celu zdiagnozowania niniejszej problematyki przyjęłam następującą 

koncepcję badań: 
 Cel badań - zdobycie wiedzy na temat stosunku społeczności studenckiej wobec 

osób o odmiennej orientacji seksualnej. 

                                                 
473 http://religiapokoju.blox.pl/html/1310721,262146,13.html?885169, stan na dzień 05.11. 
2011 



244 
 

 Przedmiot badań   -  opinia studentów pedagogiki i jej stosunek do osób o 
odmiennej orientacji seksualnej.  
 Problem badawczy – Jakie jest nastawienie, stosunek studentów pedagogiki 

wobec osób  homoerotycznych? 
 Metoda badań – sondaż diagnostyczny. 
 Techniki badań –ankieta. 
 Narzędzia badawcze – kwestionariusz ankiety.   
 Badania przeprowadzono w roku 2010, wśród  studentów Akademii 

Humanistyczno-Ekonomicznej w Łodzi, ZOD w Głogowie, na kierunku 
pedagogika o specjalności: pedagogika resocjalizacyjna, pedagogika 
terapeutyczna, pedagogika  wczesnoszkolna, prewencja patologii i zagrożeń 
społecznych oraz doradztwo zawodowe i personalne. Grupę badawczą 
stanowiło 78 osób, w tym 58 kobiet i 20 mężczyzn, w przedziale wiekowym 
od 22- 50 lat. Większość (66%) respondentów mieszka w mieście do 100 tys. 
mieszkańców, pozostali - 34% badanych określili, iż są mieszkańcami 
małych miejscowości oraz wsi. Wyznawcami religii chrześcijańskiej jest 75% 
studentów, natomiast 25% osób to ateiści.  

Respondenci zostali poinformowani o celu badań oraz  sposobie 
wykorzystywania wyników.474 

Analiza danych empirycznych wykazała, że studenci pedagogiki są 
tolerancyjni wobec osób o odmiennej orientacji seksualnej. Odpowiedzi 
twierdzącej udzieliło, aż 81 % respondentów, którzy akceptują w swoim 
otoczeniu zarówno lesbijki, jak i gejów. 12% badanych odpowiedziało, że są 
w stanie zaakceptować w swoim otoczeniu tylko lesbijki, zaś 13 % 
studentów nie potrafiłoby zaakceptować i tolerować żadnej z osób o 
odmiennej orientacji seksualnej. Dane procentowe wykazały, że większość 
studentów pedagogiki (74%) potrafi zdefiniować pojęcie „inna orientacja 
seksualna”, posiadają również wiedzę na temat zjawiska mniejszości 
seksualnej. 

Zebrany materiał badawczy dowodzi, że płeć respondentów ma wpływ 
na stosunek wobec osób o innej orientacji. Dane procentowe przedstawiają, 
że kobiety są bardziej tolerancyjne wobec mniejszości seksualnej. Także 
miejsce zamieszkania różnicuje poglądy respondentów o stosunku do 
mniejszości seksualnej. Badania dowiodły, że studenci zamieszkujący w 
mieście mają większy poziom tolerancji, niż ci zamieszkujący w małych 
miasteczkach i wsiach. Jedynie wiek badanych nie ma wpływu na ich 
postawy wobec osób o odmiennej orientacji seksualnej. Pod uwagę wzięto 
również poglądy studentów dotyczące legalizacji związku par 
homoerotycznych. Analiza danych wykazała, że 73% studentów pedagogiki 
przyzwoliłoby na legalizację związków par o odmiennej orientacji seksualnej, 

                                                 
474 Badania przeprowadziła pod moim kierunkiem studentka III roku pedagogiki 
resocjalizacyjnej – Patrycja  Wilman. Praca licencjacka złożona w AHE w Łodzi. 



245 
 

natomiast 20% badanych osób stwierdziło, że nie powinno się  w naszym 
kraju zezwolić na legalizację takich związków, zaś 7% ankietowanych nie ma 
zdania na ten temat.  

Kolejne dane ilustrują poglądy studentów pedagogiki na temat adopcji 
dzieci przez pary o odmiennej orientacji seksualnej. W tym przypadku 64% 
respondentów uważa, że pary homoerotyczne nie powinny mieć możliwości 
adopcji dzieci. Tylko 11% badanych stwierdziło, że takie prawo powinno 
przysługiwać osobom o odmiennej orientacji. Natomiast 3% ankietowanych 
uważa, że tylko pary lesbijskie powinny mieć taką możliwość, zaś 22% 
studentów nie potrafiło wyrazić swojej opinii na ten temat. Wyniki badań 
pozwalają zauważyć, iż pomimo sporej tolerancji respondentów wobec osób 
homoerotycznych, to nie ma u nich zgody na zalegalizowanie adopcji dzieci 
przez pary homoseksualne. W tym przypadku respondenci swoje poglądy 
uzasadniają dobrem dziecka, które ich zadaniem, powinno wychowywać się 
w rodzinie składającej się z kobiety i mężczyzny. 

W prowadzonych badaniach wzięto także pod uwagę kwestię  
wyznawanej religii przez studentów pedagogiki i jej wpływu na ich postawy 
wobec osób o odmiennej orientacji seksualnej. Dane procentowe ukazują, że 
tylko jedna ankietowana osoba uważa, iż wyznawana przez nią religia ma 
wpływ na jej postawę wobec osób homoerotycznych, natomiast pozostała 
większość badanych stwierdziła, że religia nie ma wpływu na ich postawy 
wobec mniejszości seksualnej. 

 
Wnioski 
Dokonując podsumowania zebranego materiału badawczego można 

postawić tezę, że ankietowani studenci pedagogiki posiadają wysoki poziom 
tolerancji wobec osób o odmiennej orientacji seksualnej. Respondenci z racji 
kierunku kształcenia, jakim jest pedagogika, posiadają wiedzę dotyczącą 
zjawiska homoseksualizmu, mają świadomość, iż z klinicznego punktu 
widzenia homoseksualizm nie jest żadną chorobą kwalifikującą się do 
leczenia, są więc bardziej otwarci i życzliwi wobec mniejszości seksualnej, niż 
większość polskiego społeczeństwa. Studenci nie są uprzedzeni do tych osób 
i w swoich poglądach nie kierują się stereotypami, które bardzo często mają 
fałszywe przeświadczenie.  

Współczesna pedagogika jest nauką wszechstronną o całej 
rzeczywistości wychowawczej, gdzie celem jest rozwój człowieka obejmujący 
całe jego życie oraz wszystkie wpływy, zarówno dodatnie, jak i ujemne 
jednych ludzi na drugich. Pedagogikę można określić mianem „sztuki 
wychowania”. Przyszli pedagogowie będą pracowali z dziećmi i młodzieżą 
oraz osobami dorosłymi, w placówkach edukacyjnych, opiekuńczo- 
wychowawczych, a także resocjalizacyjnych, w których mogą występować 
przejawy dyskryminacji ze względu na płeć, rasę i pochodzenie etniczne, 
religię, czy właśnie orientację seksualną. Dlatego też pedagog powinien 



246 
 

potrafić zapobiegać dyskryminacji, a także umieć właściwie reagować i 
przeciwdziałać wszelkim jej przejawom.  

Dokonując analizy zebranego materiału empirycznego daje się 
zauważyć, że studenci pedagogiki w trakcie procesu studiowania 
ukształtowali w sobie pewne postawy. Jedną z takich postaw jest pozytywny 
stosunek i tolerancja wobec osób przejawiających nietypowe zachowania 
seksualne. Aczkolwiek trudno jest jednoznacznie stwierdzić, czy są to 
postawy utrwalone czy wynikające z presji otoczenia, bądź chęci bycia 
„nowoczesnym”, „postępowym.”  

Toteż w mojej konkluzji ośmielam się postawić pytanie: czy 
przyzwolenie przez społeczeństwo na akceptację i tolerancję tego zjawiska 
nie stanie się utrwaleniem przekonania o uniwersalnym wymiarze 
homoseksualnej normy, lekceważącej istnienie heteroseksualnego modelu 
społeczeństwa? 

 
 

BIBLIOGRAFIA 
 

Biedroń R., Tęczowy elementarz, Wydawnictwo Adpublik, Warszawa 2007., 
ISBN: 978-83- 926199-0-1. 

Boczkowski K., Homoseksualizm, Wydawnictwo „Inter Esse”, Kraków 2003, 
ISBN:  83-89448-04-1     

Dąbrowska  Z., Tolerancja jako wartość i konieczność rodzinna, 
www.psychologia.edu.pl (stan na dzień 14.11.2011r.) 

Długołęcka A., Kształtowanie się tożsamości homoseksualnej, [w:] Homoseksualizm. 
Perspektywa interdyscyplinarna, B. Kowalska, K. Slany, M. Śmietana (red.), 
Zakład Wydawniczy Nomos, Kraków 2005, ISBN 83-88508-74-1. 

Fijałkowska-Grabowiecka A., Lew-Starowicz Z., Seks kontrowersyjny, Dom 
Wydawniczy Bellona, Warszawa 2004, ISBN: 9788311097865. 

Haslam M., Psychiatria-podręcznik akademicki, Wydawnictwo  Zysk i s –ka, 
Poznań 1997,  ISBN: 83-62138-35-7. 

Kozakiewicz M., Referat pt. "Tolerancja wobec odmiennych stylów życia" 
wygłoszony na Konferencji w Międzynarodowym Roku Tolerancji 
(ogłoszonym przez ONZ) zorganizowanej przez Instytut Pedagogiki 
Społecznej Wyższej Szkoły Pedagogicznej im. Tadeusza Kotarbińskiego 
w Zielonej Górze w 1995 roku. 

Kozakiewicz M., Niekochani, „Polityka” nr 27, 1993. 
Kubica G., Homoseksualizm w antropologii społeczno-kulturowej. Szkic problematyki, 

[w:] Homoseksualizm. Perspektywa interdyscyplinarna, B. Kowalska, K. Slany, 
M. Śmietana (red.), Zakład Wydawniczy Nomos, Kraków 2005, ISBN 
83-88508-74-1  

Lew- Starowicz Z., Zdrojewicz Z., Dulko S., Leksykon Seksuologiczny,  
Continuo, Wrocław 2002, ISBN13: 9788386682805. 



247 
 

Majka- Rostek D., Mniejszość kulturowa w warunkach pluralizacji. Socjologiczna 
analiza sytuacji homoseksualistów polskich, Wydawnictwo Uniwersytetu 
Wrocławskiego, Wrocław 2002, ISBN: 83-229-2283-3. 

Mika S., Psychologia społeczna dla nauczycieli, Wydawnictwo Akademickie „Żak”, 
Warszawa 1998, ISBN: 8386770872. 

Pospiszyl I., Patologie społeczne, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 
2008,ISBN: 978-83-01-15327-4. 

Piana G., Homoseksualizm i transseksualizm, [w:] Homoseksualizm. Perspektywa 
interdyscyplinarna, B. Kowalska, K. Slany, M. Śmietana (red.), Zakład 
Wydawniczy Nomos, Kraków 2005, ISBN 83-88508-74-1. 

Więch A. S., Różowy odcień PRL-U. Zarys badań nad mniejszościami seksualnymi w 
Polsce Ludowej, [w:] Homoseksualizm. Perspektywa interdyscyplinarna, B. 
Kowalska, K. Slany, M. Śmietana (red.), Zakład Wydawniczy Nomos, 
Kraków 2005, ISBN 83-88508-74-1.  

Okoń W., Nowy słownik pedagogiczny, Wydawnictwo Akademickie „Żak”, 
Warszawa 2007,  ISBN: 9788389501783. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



248 
 

TOLERANCJA I ALTRUIZM A ŚWIAT WARTOŚCI W 
WYCHOWANIU MORALNYM 

 
Maria Teresa MISIK 

 
 

„Człowiek umysłowo ciasny, autorytarny, zarozumiały, pyszny jest zawsze 
nietolerancyjny, niezależnie od tego, czy jest chrześcijaninem, muzułmaninem czy 
komunistą. Oczywiście tych źródeł nietolerancji nie da się wyeliminować za pomocą 
dekretów prawnych. Człowiek pyszny i ograniczony, nawet w imię ewangelii miłości i 
przebaczenia, jest nietolerancyjny. Dlatego też tolerancji nie da się zaprowadzić za pomocą 
prawa i ustawowych regulacji. Tolerancję ugruntowuje przede wszystkim wychowanie i 
formowanie człowieka prawego i otwartego na wartości, człowieka o wyrobionym 
charakterze, szanującego wolność własną i wolność drugich”. 

Antoni Siemianowski, „Tolerancja – nowe imię sprawiedliwości”475  
 

 
Wprowadzenie w problematykę wartości 

 Rozumienie wartości nie zostało dotychczas jednoznacznie 
sformułowane, być może wynika to z możliwości wieloaspektowego 
rozpatrywania tego zagadnienia. Wartościami zajmują się bowiem takie nauki 
jak: socjologia, psychologia, filozofia czy pedagogika. Taka wielostronność 
funkcjonowania wartości niejako zmusza do podjęcia wzmożonej refleksji 
nad tym, czym zasadniczo są wspomniane wartości, które wydają się 
stanowić fundament ludzkiego istnienia476.  
 Najogólniej w rozumieniu filozoficznym za wartość uznaje się to, 
co cenne, lub to, co powoduje, że dany przedmiot jest wartościowy, cenny. 
To, co uznawane jest za wartość, zawiera w sobie jakąś doskonałość, co 
sprawia, że człowiek dąży do osiągnięcia owej wartości. Uważa się również, 
że wartości stanowią czynnik, który nadaje sens życiu ludzkiemu, prowadzą 
jednostkę do pełni człowieczeństwa477. Natomiast na gruncie pedagogiki 
jako wartość „rozumie się w szczególności wszystko to, co uchodzi za ważne 
i cenne dla jednostki i społeczeństwa oraz jest godne pożądania, co łączy się 
z pozytywnymi odczuciami i stanowi jednocześnie cel dążeń ludzkich. 
Uchodzi ona także za określony miernik (kryterium) oceny interesujących 

                                                 
475 A. Siemianowski, „Tolerancja – nowe imię sprawiedliwości” „Świat i słowo. Filologia – 
nauki społeczne – filozofia – teologia”, (Tolerancja a permisywizm) nr 1(12) 2009, s. 65. 
476 Z. Frączek, Edukacja aksjologiczna wobec potrzeb współczesności. Wyd. Uniwersytetu 
Rzeszowskiego. Rzeszów 2002, s. 11. 
477 R. Darowski, Filozofia człowieka. Zarys problematyki. Antologia teksów. Wyd. WAM. 
Kraków 2002, s. 107-108. 



249 
 

nas osób, rzeczy, zjawisk lub norm. Stanowi nierzadko podstawę lub istotny 
punkt odniesienia w uznaniu czegoś za dobre lub złe”478. Tak więc 
rozumienie wartości posiada szeroki zakres. 
 Zdając sobie sprawę z tego, że wychowanie moralne i wychowanie 
w ogóle nie jest w stanie istnieć bez wartości oraz, że nauka bogato różnicuje 
wiele dziedzin wartości, m.in. wartości życiowe, czyli witalne, biologiczne, 
wartości materialne, tj. cielesne, jak również wartości duchowe, a w tym 
osobowe, religijne, chrześcijańskie oraz moralne479 dla potrzeb niniejszej 
pracy szerzej omówione zostanie rozumienie wartości moralnych, które 
stanowią, można by rzec, kanwę dla procesu wychowania moralnego. 
 Dziedzina wartości moralnych według Tadeusza Ślipki stanowi 
ogólne wzory, ideały postępowania człowieka, np. sprawiedliwość, miłość w 
działaniu ludzkim, co prowadzi do doskonalenia się człowieka jako osoby480. 
Stanisław Kowalczyk przedstawia wartości moralne w świetle aksjologii 
personalistycznej, gdzie uważa się, że odgrywają one znaczącą rolę w życiu 
człowieka pojmowanego jako osoba ludzka. Wywierają one wpływ na jakość 
życia ludzkiego, czynią jednostkę otwartą na potrzeby innych ludzi, jak 
również zapewniają osiągnięcie dojrzałości wewnętrznej, duchowej. Uznaje 
się, iż wartości moralne stanowią niejako rdzeń kultury ogólnoludzkiej481. 
Również Urszula i Wojciech Morszczyńscy dokonują analizy pojęcia 
wartości moralnej. Spośród ich rozważań można wyłonić kilka znaczących 
tez dotyczących analizowanego zagadnienia: 
- wartości, które realizowane są w działaniach pozostają w związku z 
wartościami moralnymi; 
- urzeczywistniają się one tylko w tych działaniach, które skierowane są w 
kierunku innych osób; 
- zatem wartość moralną posiadają te działania, które nastawione są na 
przysparzanie dóbr innej osobie, a o antywartości mówi się wtedy, gdy 
działania pozbawiają osoby tych dóbr; 
- wysokość, znaczenie wartości moralnej nie jest uzależniona od wysokości 
wartości dobra482.    
 Natomiast W.W. Szczęsny podaje, że wartości moralne, to 
najogólniej wartości duchowe stosunków międzyludzkich. Wymienia on 

                                                 
478 M. Łobocki, Wychowanie moralne w zarysie. Oficyna Wydawnicza „Impuls”. Kraków 
2006, s. 72. 
479 R. Darowski, Filozofia człowieka. zarys problematyki. Antologia teksów. Wyd. WAM. 
Kraków 2002, s. 107-109. 
480 T. Ślipko, Zarys etyki ogólnej. Wyd. Apostolstwa Modlitwy. Kraków 1984, s. 181. 
481 S. Kowalczyk, Człowiek w poszukiwaniu wartości. Elementy aksjologii 
personalistycznej. Wyd. KUL. Lublin 2006, s. 181. 
482 U. Morszczyńska, W. Morszczyński, Aksjologiczne barwy dziecięcego świata. W: 
Dziecko w świecie wartości. Aksjologiczne barwy dziecięcego świata. Red. B. Dymar. 
Oficyna Wydawnicza „Impuls”. Kraków 2003, s. 67-68. 



250 
 

również wartości moralne czynów, które proponuje łączyć z takimi 
przejawami zachowania ludzkiego jak: sprawiedliwość, szacunek względem 
innych osób oraz dobroć, życzliwość względem nich483. Jerzy Jarco także 
proponuje własne określenie wartości: „Wartość moralna (dodatnia lub 
ujemna), jak np. cnota, szczęście, pracowitość, patriotyzm, lenistwo, egoizm. 
Wartości moralne są podstawowymi miarami czy raczej ideami 
ukierunkowującymi – poprzez normy – działania ludzkie. Wskazują 
właściwe cele działania i w konsekwencji przyczyniają się do jego aktywizacji. 
Całe życie moralne da się ostatecznie sprowadzić do wartości moralnych i 
treściowej odpowiedzi na wezwania z nich płynące”484. B. Hiszpańska mówi 
o tym, iż wartości stanowią swoistego rodzaju drogowskazy życiowe i 
dokonuje obrazowego porównania mówiąc, że: „Jest ich tak wiele we 
współczesnym, skomplikowanym świecie, jak barwnych, migotliwych reklam 
w wielkich miastach Zachodu. Dziecko może się wśród nich zagubić, 
zginąć”485. 

Reasumując można stwierdzić, że wartość oznacza to wszystko, co 
cenne jest i godne pożądania, co wyznacza cel dla ludzkich działań i 
dążeń486. Warto zatem podjąć refleksję na temat roli jaką pełni wychowanie 
do wartości w życiu człowieka. 

Rola wychowania do wartości 

 Wychowanie do wartości jawi się we współczesnym świecie jako 
priorytetowe i niezmiernie pożądane. Staje się niejako zadaniem i 
wyzwaniem współczesnego świata, zwłaszcza dla pedagogów, w tym 
również nauczycieli. Rola jaką pełni wychowanie do wartości odnosi się do 
każdej istoty ludzkiej, która ze swej natury istnieje jako byt moralny, jak 
również pełni szczególną rolę w odniesieniu do społeczeństwa, ogółem 
mówiąc, do świata, w którym żyjemy.  
 Doniosłe znaczenie tego procesu podkreśla Krystyna Chałas: 
„Budowanie w pustce aksjologicznej jest budowaniem na piasku. Stąd 
wyrasta zadanie przygotowania młodego pokolenia do poznania istoty 
wartości, wyboru, urzeczywistniania i animacji społecznej, a więc 
wychowania ku wartościom. Wszak to młodzi będą budować przyszłą 
rzeczywistość, rzecz w tym, by była ona zbudowana na mocnej podstawie 

                                                 
483 W. W. Szczęsny, Edukacja moralna: logos, antropos, praksis, etos. Wyd. Akademickie 
„Żak”. Warszawa 2001, s. 112-113. 
484 J. Jarco, Anatomia i geneza moralności. W: Etyka. Świat wartości moralnych. Red. J. 
Jarco, Z. Kalita, M. Semp.  Wyd. PWN. Warszawa-Wrocław 1993, s. 26. 
485 B. Hiszpańska, Pomóż młodzieży znaleźć wartości – drogowskazy. Instytut Badań 
Edukacyjnych. Warszawa 1992, s. 6. 
486 K. Chałas, Wychowanie ku wartościom. Elementy teorii i praktyki. Tom I. Wyd. 
Jedność. Lublin - Kielce 2007, s. 16. 



251 
 

aksjologicznej i by nie zabrakło w niej wartości moralnych”487. Tym większa 
staje się rola wychowania do owych wartości, gdyż to one stanowią podstawę 
podmiotowego charakteru osoby488. Co więcej, przyjmuje się, że wartości 
niejako sterują, regulują i wyznaczają zachowanie człowieka, zwłaszcza zaś 
zachowania społeczne. Wiąże się to z przyjmowaniem określonej postawy 
względem innych ludzi, jak również względem ich wytworów. Ponadto 
wartości powodują ukierunkowanie się jednostki na dany cel oraz umacniają 
jednostkę w zachowaniu wierności względem owego celu oraz w dążeniu do 
jego realizacji489.   
 Uwzględniając powyższe rozważania warto przytoczyć słowa B. 
Hiszpańskiej, która dokonuje interesującego porównania: „Łódź bez sternika 
jest zdana na żywioł i grozi jej zagłada, a w najlepszym razie zostanie 
wyrzucona na nieznany brzeg. Czyż nie tak wygląda życie ludzi 
wychowywanych bez systemu wartości? Brak podstawowych mierników 
oceny rzeczy, stanów emocjonalnych, sytuacji i przede wszystkim własnych 
działań grozi zagubieniem, poczuciem bezsensu, destrukcją osobowości, 
uleganiem przypadkowej presji środowiska”490. K. Chałas podaje znaczenie 
pedagogiczne roli wychowania do wartości, odnosząc je do wielkiego ich 
wpływu na rozwój osobowy i społeczny wychowanka, który – jak podkreśla 
– dokonuje się tylko poprzez dążenie jednostki do różnorodnych wartości491. 
 Na zasadniczą rolę jaką pełni wychowanie do wartości wskazuje 
również Mieczysław Łobocki. Wychowanie to utwierdza uczniów w 
przekonaniu, że nieszczęściem człowieka jest zabieganie o to, by bardziej 
»mieć«, aniżeli bardziej »być«. Pozwala nabyć umiejętności oceniania sytuacji 
życiowej w jakiej znajduje się wychowanek, co owocuje podejmowaniem 
przez niego działań korygujących dotychczasowe zachowania, dążenia i 
postawy. Jest to swoista forma pracy nad sobą, a więc proces samokontroli, 
jak i samowychowania492. Nie można również zapominać, co podkreśla 
Kazimierz Denek, że wychowanek przez doświadczanie, kierowanie się w 
postępowaniu hierarchicznym systemem wartości, przekonaniami oraz 
określonymi postawami życiowymi, niejako dokonuje tworzenia samego 

                                                 
487Tamże, s. 8. 
488 E. Kobyłecka, Nauczyciel wobec współczesnych zadań edukacyjnych. Oficyna 
Wydawnicza „Impuls:. Kraków 2005, s. 29. 
489 M. Cwynar, System wartości młodzieży na przestrzeni wieków. W: Koncepcje pomocy 
człowiekowi w teorii i praktyce. Red. Z. Frączek, B. Szluz. Wyd. Uniwersytetu 
Rzeszowskiego. Rzeszów 2006, s. 76-77. Zob. też: Z. Frączek, Edukacja aksjologiczna 
wobec potrzeb współczesności. Wyd. Uniwersytetu Rzeszowskiego. Rzeszów 2002, s. 23. 
490 B. Hiszpańska, Pomóż młodzieży znaleźć wartości-drogowskazy. Instytut Badań 
Edukacyjnych. Warszawa 1992, s. 9. 
491 K. Chałas, Wychowanie ku wartościom. Elementy teorii i praktyki. Tom I. Wyd. 
Jedność. Lublin-Kielce 2007, s. 9-10. 
492 M. Łobocki, W trosce o wychowanie w szkole. Oficyna Wydawnicza „Impuls”. 
Kraków 2007, s. 84. 



252 
 

siebie493. Ponadto, gdyby pozbawiono młodzieży krzewienia wartości w 
procesie wychowania, najpewniej doprowadziłoby to do dokonywania przez 
nich niefortunnych, a często nagannych pod względem moralnym – 
wyborów. Można zatem zauważyć, że zjawisko to spowodowałoby szkodę 
nie tylko w wymiarze indywidualnym, ale także społecznym494. Rola 
wychowania do wartości związana jest zatem z ogólną kondycją 
społeczeństwa. 
 Z racji obserwowanego obecnie powszechnego zaniku wartości, a 
zwłaszcza wartości moralnych, współczesny człowiek jest ukierunkowany 
przede wszystkim na postrzeganie i hołdowanie wartościom materialnym. 
Niestety, zjawisko to nie dotyczy już wyłącznie ludzi dorosłych. Coraz 
częściej nastawienie materialistyczne, które najczęściej urasta do rangi 
materializmu praktycznego, spotykane jest u ludzi młodych. I w tym 
przypadku istotna jest rola wychowania do wartości, bowiem dzięki niemu: 
„uczniowie uczą się szacunku dla wartości uniwersalnych (ogólnoludzkich), 
takich jak dobro, prawda i piękno. Utwierdzają się w przekonaniu, że warto 
być uczciwym, pomimo iż nie zawsze zachowanie takie zapewnia korzyści 
materialne i spotyka się z wdzięcznością ludzi. Nabierają również pewności, 
że zaspakajanie cudzych potrzeb jest ważne, a niekiedy nawet ważniejsze niż 
zabieganie o własne dobro”495. 
 Należy wspomnieć też o tzw. klaryfikacji wartości, która 
uzmysławia istotną rolę omawianego wychowania. Wskazuje bowiem na 
procesy zachodzące w wychowanku podczas stosowania tego typu 
wychowania. Pierwszą fazą jest skoncentrowanie się wychowanka na 
własnym życiu, co nie oznacza, że hołduje się w ten sposób postawie 
egoizmu. Chodzi o to, by młody człowiek zwrócił uwagę na różnorodne 
aspekty swojego życia, podejmował refleksję nad własnym zachowaniem, 
postawami, uczuciami, celami, zainteresowaniami, wierzeniami, czy też 
zmartwieniami. Podstawą jest tutaj podjęcie trudu dokonania oceny 
własnego systemu wartości. Kolejnym, bardzo istotnym procesem jest 
zaakceptowanie własnych oraz cudzych wartości, co powinno prowadzić 
wychowanka do dalszej refleksji nad wniknięciem w to, co wiąże się z 
przeżyciami pozytywnymi, nad tym, co sam postrzega jako radość, nadzieję, 
zadowolenie oraz rozważenie tego, jakiemu postępowaniu owe uczucia 
towarzyszą. Wszystkie powyżej przedstawione procesy, powinny końcowo 
doprowadzić do pozytywnego wzmocnienia osobowych wzorców 

                                                 
493 K. Denek, Wartości jako źródło edukacji. W: Dziecko w świecie wartości. 
Aksjologiczne barwy dziecięcego świata. Red.: B. Dymar. Oficyna Wydawnicza „Impuls”. 
Kraków 2003, s. 35. 
494 M. Łobocki, Wychowanie moralne w zarysie. Oficyna Wydawnicza „Impuls”. Kraków 
2006, s. 77. 
495 M. Łobocki, W trosce o wychowanie w szkole. Oficyna Wydawnicza „Impuls”. 
Kraków 2007, s. 84-85. 



253 
 

postępowania, kontynuowania określonego stylu życia w istotnej 
perspektywie, jaką jest jego doskonalenie i rozwój496. 
 Warto również nakreślić wizję następstw braku obcowania z 
wartościami. Przytoczone zostaną wpierw słowa Romana Ingardena: „Bez 
bezpośredniego i intuicyjnego obcowania z wartościami, bez radości, jaką 
mu daje to obcowanie, człowiek jest głęboko nieszczęśliwy. Uszczęśliwia go 
natomiast urzeczywistnianie wartości i ulega ich szczególnemu urokowi”497. 
Znaczące są też słowa B. Hiszpańskiej, która stwierdza: „Czy jest przesada w 
twierdzeniu, że od systemu wartości człowieka zależy to, jak kształtuje on 
swój los? Skoro wartości są przedmiotem naszych pragnień, skoro one 
wyznaczają cele dążeń, to wybór jednych wartości, a odrzucenie innych 
określa dominujący w życiu rodzaj działalności”498, by jednak przedstawiony 
proces mógł zaistnieć, konieczne jest realizowanie wychowania do wartości. 
 Przedstawione powyżej refleksje przemawiają na rzecz 
konieczności realizowania wychowania do wartości we współczesnym 
świecie oraz ukazują rzeczywistą rolę jaką to wychowanie spełnia. Staje się 
ono tym bardziej ważne z punktu widzenia pedagogicznego, gdyż: 
„przybliżanie dzieciom i młodzieży wartości usensownia z czasem ich 
życie”499.     

Tolerancja i altruizm jako wartości priorytetowe w wychowaniu 
moralnym 

 W wychowaniu moralnym istotną rolę odgrywają wartości 
zespolone z tolerancją i altruizmem. Jawią się one jako swoistego rodzaju 
grunt do wyrabiania w człowieku postawy moralnej, stają się punktem 
wyjścia do osiągnięcia pełni człowieczeństwa. 

Tolerancja i altruizm w pewien sposób uzupełniają się. Altruizm 
jest rozumiany jako cecha przeciwna egoizmowi. Z łac. alter – inny, drugi; 
zachowanie, którego podstawą jest bezinteresowna życzliwość oraz troska 
okazywana innym ludziom, jak również interesowanie się w sposób życzliwy 
ludzkimi kłopotami, sprawami, czy powodzeniem500. Inaczej mówiąc jest to: 
„Teoria i postawa, zgodnie z którą natura ludzka wyposażona jest w 

                                                 
496 K. Chałas, Wychowanie ku wartościom. Elementy teorii i praktyki. Tom I. Wyd. 
Jedność. Lublin-Kielce 2007, s. 53. 
497 R. Ingarden, Szczęście jako poznawanie i urzeczywistnianie wartości. W: Etyka. Świat 
wartości moralnych. Red.: J. Jarco, Z. Kalita, M. Semp. Wyd. PWN. Warszawa-Wrocław 
1993, s. 94. 
498 B. Hiszpańska, Pomóż młodzieży znaleźć wartości-drogowskazy. Instytut Badań 
Edukacyjnych. Warszawa 1992, s. 7. 
499 M. Łobocki, W trosce o wychowanie w szkole. Oficyna Wydawnicza „Impuls”. 
Kraków 2007, s. 85. 
500 W. Okoń, Nowy słownik pedagogiczny. Wyd. Akademickie „Żak”. Warszawa 2007, s. 
26. 



254 
 

skłonność do okazywania troski o losy innych, dbałość o ich dobro i 
pożytek”501. Zaś tolerancja ukazuje się jako łac. tolerantia – wyrozumiałość, 
co związane jest z przyznawaniem innym ludziom prawa, czy to do 
wyznawania własnych poglądów, czy też do określonego zachowania, 
postępowania nie zawsze zgodnego z naszymi przekonaniami.  

Rozróżnia się tolerancję umysłową, która związana jest z 
uznawaniem cudzych poglądów oraz tolerancję moralną, która dotyczy 
zachowania jednostki i jej stylu życia502. Wykazuje się również, iż tolerancja 
to: „łac. tolerantia – cierpliwość, tolero – znoszę, tolerare – wytrzymywać. Co 
oznacza znosić coś cierpliwie, odnosić się z wyrozumiałością, pobłażliwością 
dla cudzych poglądów, upodobań, wierzeń, zachowań. (…) Nazywamy 
tolerancyjnym człowieka, który toleruje, to jest znosi innych, ich poglądy, ich 
sposób bycia itp. Tolerancja jest wypróbowanym sposobem współżycia w 
łonie tego samego społeczeństwa różnych grup ludzi, różniących się pod 
względem światopoglądu, względnie zasadniczych tez politycznych”503.  

W pedagogicznym rozumieniu  tolerancji postuluje się 
„przyjmowanie człowieka takim, jakim jest, zdawanie sobie sprawy z jego 
niepowtarzalności i akceptowanie jego odrębności i niezależności. Jest 
przejawem zdolności człowieka do elastycznego myślenia, przeżywania i 
działania, do otwartego reagowania na nowe czy odmienne od tych, które 
już zostały zasygnalizowane, informacje dotyczące samego siebie, innych 
ludzi i świata”504. 
 Po przedstawieniu zarysu znaczenia pojęć tolerancja i altruizm, 
przejdę do bliższego ich omówienia. Aby uniknąć chaosu wpierw 
scharakteryzowana zostanie wartość altruizmu, by następnie przejść do 
omówienia wartości tolerancji. 
 Altruizm, jak każda inna postawa, posiada wyłączne i indywidualne 
cechy, które ją charakteryzują. Mieczysław Łobocki wymienia niektóre z tych 
cech: ofiarowywanie pomocy oraz wsparcia, uświadomienie sobie potrzeby 
niesienia pomocy oraz okazywania troski, bezinteresowność i dobrowolność 
wyświadczania pomocy505. Za cechę najbardziej istotną i wartą zwrócenia 
wzmożonej uwagi, uważam ostatnią z powyżej wymienionych cech, a 
mianowicie wspomaganie innych w sposób dobrowolny. Coraz rzadziej 

                                                 
501 J. Jarco, Z. Kalita, M. Semp, Etyka. Świat wartości moralnych. Wyd. PWN. Warszawa -
Wrocław 1993, s. 280. 
502 W. Okoń, Nowy słownik pedagogiczny. Wyd. Akademickie „Żak”. Warszawa 2007, s. 
426. 
503 K. Chałas, Wychowanie ku wartościom. Elementy teorii i praktyki. Tom I. Wyd. 
Jedność. Lublin-Kielce 2007, s. 201. 
504 K. Chałas, Wychowanie ku wartościom. Elementy teorii i praktyki. Tom I. Wyd. 
Jedność. Lublin-Kielce 2007, s. 203. 
505 M. Łobocki, W trosce o wychowanie w szkole. Oficyna Wydawnicza „Impuls”. 
Kraków 2007, s. 72. 



255 
 

można zaobserwować ten typ relacji międzyludzkiej we współczesnym 
świecie, a wśród młodzieży nierzadko można dostrzec brak zainteresowania 
drugim człowiekiem, gdyż na sile przybiera postawa egoizmu i skrajnej 
indywidualizacji. Proces kształtowania się osobowości w pełni altruistycznej 
obwarowany jest szeregiem pewnych wymogów. Uważa się bowiem, że 
zasadniczym warunkiem powstania zachowań altruistycznych jest obecność i 
kierowanie się w życiu empatią. Istotną rolę odrywają tutaj nie tylko uczucia, 
lecz również procesy poznawcze506. Warto zatem zadać pytanie, co winno 
cechować osobowość altruistyczną? 
 „Oprócz tolerowania (znoszenia) i rozumienia innych – [altruista] 
bywa nade wszystko skory do niesienia im konkretnej pomocy lub wsparcia 
moralnego (duchowego). Jest też w miarę bezinteresowny w świadczeniu 
innym swych przysług oraz działa prospołecznie w sposób świadomy i 
dobrowolny. Dlatego nie zadawala się jedynie wyrażaniem zgody na coś, z 
czym się nie zgadza, jak mu to sugeruje spoczywający na nim obowiązek 
tolerancji”507. Altruista posiada świadomość, że drugiemu człowiekowi 
potrzeba często czynów wyrastających ponad zwykłą ludzką aprobatę. Jak 
wiadomo podstawa jego działań, nie ogranicza się jedynie do tolerowania 
każdego człowieka jako osoby ludzkiej, ale priorytetem jego działania jest 
przychodzenie człowiekowi ze wsparciem i czynną pomocą508. Ponadto, 
jednostka postępująca w sposób altruistyczny, nie oczekuje w zamian 
ofiarowanej pomocy żadnej formy gratyfikacji, bowiem – co należy jeszcze 
raz podkreślić – altruistę cechuje bezinteresowność509.  

Dla samej jednostki kierującej się w życiu zachowaniem 
altruistycznym, postępowanie takie przynosi wiele korzyści. Warto zatem 
zabiegać o altruizm w wychowaniu, gdyż jest to dla wychowanka możliwość 
samorealizacji, samodoskonalenia oraz samowychowania. Nic tak bowiem 
nie wpływa na realizowanie się człowieka, jak czynny kontakt z innymi 
ludźmi510. Jak zatem kierować procesem wychowania młodego człowieka, by 
ukształtowała się w nim postawa altruistyczna; na którym etapie rozwoju 
należy zwrócić na to szczególną uwagę? 

Uważa się, że altruizm to cecha przyswajana przez dzieci od 
najmłodszych lat. Bezsprzecznie towarzyszyć temu muszą odpowiednie 
oddziaływania wychowawcze, niejako wzory dostrzegania ludzi 
potrzebujących, niesienia im pomocy, stawania w obronie osób słabszych. 
Dzięki temu dzieci uczą się pokonywać zachowania egoistyczne. W okresie 

                                                 
506 J. Śliwak, Osobowość altruistyczna. Osobowościowe korelaty altruizmu. 
Psychologiczne badania empiryczne. Wyd. KUL. Lublin 2001, s. 13-14. 
507 M. Łobocki, W trosce o wychowanie w szkole. Oficyna Wydawnicza „Impuls”. 
Kraków 2007, s. 72-73. 
508Tamże, s. 72-73. 
509 M. Łobocki, Altruizm a wychowanie. Wyd. UMCS. Lublin 1998, s. 8-9. 
510Tamże, s. 37. 



256 
 

dojrzewania wychowanie altruistyczne łączy się ze sferą wychowania 
moralno-ideowego i obejmuje swym zasięgiem również takie wartości jak 
szczęście innych ludzi oraz dobro społeczeństwa511.  
 Coraz częściej sugeruje się, iż altruizm stanowi jeden z 
podstawowych celów wychowania, a nawet podnosi się go do rangi 
naczelnego celu w procesie wychowawczym512. Jest to tym bardziej realne, 
kiedy uświadomimy sobie, że miarą skuteczności procesu wychowania, 
również altruistycznego jest to, w jakim wymiarze jednostka stała się „(…) 
dla drugiego człowieka człowiekiem z całą mocą swej istoty gatunkowej, a 
więc człowiekiem, który szanuje godność innych, okazuje im życzliwość, 
zrozumienie i wsparcie; jest zdolny do wyrzeczeń i ofiarności, gdy zachodzi 
taka konieczność. Słowem, altruizm jest miarą wartości człowieka. Człowiek 
jest w gruncie rzeczy tyle wart, ile potrafi dzielić się z innymi i pozostawać z 
nimi w relacji osobowej, a nie tylko rzeczowej”513. 
 Z powyższego opisu wynika, że postawa altruizmu jest niezwykle 
istotna, niejako priorytetowa w życiu jednostki, jak również w zdrowym 
funkcjonowaniu społeczeństwa. Mając świadomość w jakim stopniu postawa 
ta realizuje się we współczesnym świecie, należy dążyć do wpajania 
wychowankom postawy altruistycznej. Wyraźnie klaruje się również 
zazębianie się postawy altruizmu z tolerancją. 
 W analizach pojęcia tolerancji zwraca się uwagę, że może być ona 
rozumiana jako stosunek do drugiego człowieka realizujący się w trzech 
formach: 
- tolerancja jako obojętność względem człowieka, jego zachowań i 
poglądów; 
- tolerancja jako postawa wymuszonego wstrzymywania się od 
prezentowania zachowań agresywnych; oraz 
- tolerancja jako okazywanie szacunku względem drugiego człowieka, 
uznawanie jego doświadczeń i często odmiennych poglądów514. 
 Pojęcie tolerancji jest zasadniczo tożsame – jak zauważa to m.in. M. 
Korzewski – z pojęciem szacunku oraz zakłada wyraźny związek z 
wartościami wolności i godności osobowej. Zwraca się tutaj bowiem uwagę 
na zagadnienie podmiotowości moralnej515. Ponadto tolerancja nie stanowi 

                                                 
511 W. Okoń, Nowy słownik pedagogiczny. Wyd. Akademickie „Żak”. Warszawa 2007, s. 
26. 
512 M. Łobocki, Wychowanie moralne w zarysie. Oficyna Wydawnicza „Impuls”. Kraków 
2006, s. 89. 
513 M. Łobocki, Altruizm a wychowanie. Wyd. UMCS. Lublin 1998, s. 34-35. 
514 W. W. Szczęsny, Edukacja moralna: logos, antropos, praksis, etos. Wyd. Akademickie 
„Żak”. Warszawa 2001, s. 144-145. 
515 M. Korzewski, Kłopoty z tolerancją – ideał etyczny czy pragmatyczna strategia? W: 
Etyka, wartość, wspólnota. Red.: V. Gluchman, G. Grzybek. Wyd. ATH. Bielsko-Biała 



257 
 

powinności, nie można rozpatrywać jej jako obowiązku, lecz jako zalecenie, 
gdyż usprawnia, niejako harmonizuje stosunki międzyludzkie516. 
 Tolerancję za jedną z najbardziej fundamentalnych wartości – 
zwłaszcza w procesie wychowania – uznaje M. Łobocki i zaznacza, że bez jej 
docenienia praca wychowawcza oraz dydaktyczna poniosłaby wielką stratę. 
Postuluje również, by w nauczaniu tolerancji unikać zachowań, które 
przeczyłyby takim normom, a w zasadzie nakazom moralnym jak: »Nie czyń 
drugiemu co tobie niemiłe!« Lub: »Miłuj bliźniego jak siebie samego«517. 
Natomiast K. Chałas apeluje o dochodzenie do postawy tolerancji, gdyż 
każda jednostka poprzez wzgląd na swą naturę osoby rozumnej i wolnej 
posiada prawo do samostanowienia o sobie, a więc o swym rozwoju, stylu 
życia, przyszłości. Wynika stąd konieczność zabiegania o tolerancję dla 
osoby jako osoby518.  
 Na istotne zagadnienia w refleksji dotyczącej tolerancji zwraca 
uwagę Zbigniew Sareło. W swym artykule poświęconym granicom tolerancji 
wyjaśnia, co należy rozumieć mówiąc o tolerancji oraz wskazuje m.in. na to, 
co winno stanowić  przedmiot tolerancji, a w jakiej sytuacji nie należy mówić 
o konieczności wykazywania zachowania tolerancyjnego. „Przedmiotem 
tolerancji – jak stwierdza Z. Sareło – jest zawsze rzeczywistość oceniana 
ujemnie. Tolerancja polega na rezygnacji z działań zmierzających do 
unicestwienia negatywnie ocenianego zjawiska. Nie ma więc miejsca na 
postawę tolerancji w stosunku do wartości pozytywnych. Te ostatnie mogą 
być jedynie akceptowane i afirmowane. Z tej racji antywartość jest 
podstawowym kryterium wyznaczającym przedmiotowe granice 
tolerancji”519. Interesujące jest również spostrzeżenie Z. Sareły dotyczące 
pojęcia tolerancji stosowanego w odniesieniu do człowieka: „Kryterium 
antywartości pozwala jednoznacznie wykluczyć człowieka z zakresu 
przedmiotów, które mogą podlegać tolerowaniu. Człowiek musi być 
bezwzględnie akceptowany, niezależnie od posiadanych przypadłości 
bytowych, takich jak: kolor skóry, sprawność fizyczna, wygląd, zdrowie, 

                                                                                                     
2008,  
s. 130-131. 
516 W. Walat, Jakość życia człowieka – płaszczyzna aksjologiczna w systemie edukacji.  
W: Koncepcje pomocy człowiekowi w teorii i praktyce. Red.: Z. Frączek, B. Szluz.  
Wyd. Uniwersytetu Rzeszowskiego. Rzeszów 2006, s. 24. 
517 M. Łobocki, W trosce o wychowanie w szkole. Oficyna Wydawnicza „Impuls”. 
Kraków 2007, s. 71. 
518 K. Chałas, Wychowanie ku wartościom. Elementy teorii i praktyki. Tom I. Wyd. 
Jedność. Lublin-Kielce 2007, s. 208-209. 
519 Z. Sareło, Granice tolerancji, w: Tolerancja jako wartość i problem edukacyjny. Red. Andrzej M. 
de Tchorzewski, Wiesława M. Wołoszyn-Spirka, Bydgoszcz 2000, s. 46. 



258 
 

wiek, a także jego poglądy i postawy moralne. Człowieczeństwo jest bowiem 
wartością niezależną od jego zmiennych przymiotów”520.   

Wiele zjawisk społecznych ukazuje potrzebę zabiegania o 
tolerancję. Pierwsza i zarazem podstawowa powinna być zatem dbałość o 
właściwe rozumienie tolerancji, gdyż to przede wszystkim błędne jej 
rozumienie, „sprowadza się do żądania tolerancji w sensie obojętności, braku 
jakiegokolwiek stanowiska czy opinii, aprobaty dla wszystkiego co nas 
otacza. Wówczas występuje pogarda dla prawdy i dobra, która stanowi siłę 
niszczącą człowieka i kulturę społeczną, rodzi się ideologia tolerancjonizmu. 
(…) Ideologia ta wymaga akceptowania fałszu tkwiącego w cudzych 
poglądach i zła obecnego w działaniu, co prowadzi do powszechnego 
relatywizmu i ostatecznie anarchizmu społecznego”521. Słowa Krystyny 
Chałas ukazują wielkie niebezpieczeństwo błędnego postrzegania i 
realizowania tolerancji w życiu społeczeństwa, które przyzwyczaja się do zła 
i je akceptuje, co wyraża się m.in. w braku szacunku do drugiego człowieka.  
 Obserwacja praktyki społecznej skłania do wniosku, że częstokroć 
nie do końca rozumie się prawidłowe znaczenie tolerancji oraz nie są 
również uznawane za podstawę tej wartości miłość do drugiego człowieka i 
dobro świadczone bliźniemu. Właściwie rozumiana tolerancja ma bowiem 
przejawiać się w wartościach takich jak wolność, pokój, prawda, dobro, 
miłość, szacunek, godność osoby ludzkiej. Wreszcie „tolerancja właściwie 
pojęta zezwala na przeciwstawianie się złu, ale zawsze w sposób nie 
uwłaczający godności jego sprawcy”522. 
 Obecnie obserwuje się, iż granice tolerancji ulegają zatarciu, bądź 
stają się bardzo elastyczne. Coraz częściej są wyznaczane indywidualnie 
przez każdą osobę. Mając świadomość, jak duże niebezpieczeństwo może 
wynikać z takiej postawy, należy temu przeciwdziałać, zwracając się głównie 
w stronę ludzi młodych. Analiza takich wartości jak altruizm i tolerancja, 
pozwala na zrozumienie jak wielką rolę pełnią one w życiu człowieka. 
Stanowią bowiem swoistego rodzaju przeciwwagę dla powszechnie już 
istniejącego zobojętnienia na sprawy ludzkie i poczucia osamotnienia w 
społeczeństwie523. Ważne zatem, aby młodzi ludzie dzięki właściwym 
procesom wychowania moralnego nauczyli się rozpoznawać i – co jeszcze 
ważniejsze – respektować owe wartości w swym życiu.   
 

                                                 
520 Z. Sareło, Granice tolerancji, w: Tolerancja jako wartość i problem edukacyjny. Red. Andrzej M. 
de Tchorzewski, Wiesława M. Wołoszyn-Spirka, Bydgoszcz 2000, s. 46. 
521 K. Chałas, Wychowanie ku wartościom. Elementy teorii i praktyki. Tom I. Wyd. 
Jedność. Lublin-Kielce 2007, s. 209. 
522 M. Łobocki, W trosce o wychowanie w szkole. Oficyna Wydawnicza „Impuls”. 
Kraków 2007, s. 71. 
523M. Łobocki, W trosce o wychowanie w szkole. Oficyna Wydawnicza „Impuls”. Kraków 
2007, s. 74. 



259 
 

MARGINÁLIE K HUMANITE A TOLERANCII V 
LITERÁRNOM ZOBRAZENÍ VZŤAHU K NÁRODU 

 
Ivana VALKOVÁ 

 
Každý národ, ktorý niečo drží na seba, 
neľahko opúšťa svoje – hoc aké bludné  

– presvedčenie, neprijíma odrazu pravdy,  
hoc aké spasiteľné, lebo sa to len  

dlhými bojmi, dlhým životom uviesť  
a verejnú všeobecnú mienku získať si môže,  

čo je veľké, pravdivé, vznešené.  
Tak to bolo i na Slovensku.  

(Ján Kalinčiak: Mládenec slovenský)524 
 
 Špecifickým priestorom, do ktorého sa premieta ľudský „žitý svet“, 
je priestor umeleckého literárneho diela. Ako estetický objekt vie byť 
zároveň mnohovýznamové i presné, metaforicky obrazné i priezračne jasné, 
dokáže mimeticky odrážať skutočnosť, ale ju i ako v krivom zrkadle pri 
napĺňaní estetického zámeru deformovať. Umelecké stvárňovanie 
skutočnosti sveta a človeka v ňom sa rodí spolu s človekom samotným – 
jeho história je v tomto zmysle históriou ľudstva. Ľudská empíria triády času 
– priestoru – udalosti je tak nielen predmetom vedeckého skúmania, 
záznamov historiografie a pojmovej explikácie filozofie, ale aj objektom 
umeleckého tvarovania. Látková skutočnosť je základňou textu ako 
estetického objektu – a touto skutočnosťou je svet, ktorý človeka obklopuje, 
i človek sám. Spolu s ním sa do literárneho zobrazenia premietajú 
„vonkajškové udalosti“ takisto ako najvnútornejšie snaženia. Umelecký text 
sa tak môže stať svedectvom ľudskej „starosti o bytie“ - bytie vlastné i 
spoločenské: temporálne štruktúry odkazujú ku skúsenosti času, jeho 
plynutia aj relativite lineárnej povahy tohto plynutia; priestorové súradnice 
vyznačujú hranice – zužujú do intimity vnútra či sna alebo expandujú do 
širšie rozvrhnutého priestoru. Hodnotový a etický rozmer človeka v 
epickom prozaickom texte zasa vnesie do diela jeho tvorca udalosťami, 
postavami i prostredníctvom narátora. Čítanie umeleckých textov je potom i 
realizáciou akejsi dohody o čítaní525, každý text „je nejen o něčem, ale také pro 
někoho, posouvá hranice něčího historického světa, předefinovává to, co je v něm 
                                                 
524 KALINČIAK, Ján: Mládenec slovenský. Zlatý fond denníka SME 2006, [cit. 12.10.2011]. 
Dostupné zo: http://zlatyfond.sme.sk/dielo/110/Kalinciak_Mladenec-slovensky 
525 BĚLOHRADSKÝ, Václav: Tvůrčí čtení. Interpretace v epoše nadbytku komunikace. 
In: Společnost nevolnosti. Eseje z pozdější doby. Praha: Sociologické nakladatelství (SLON), 
2007. 304 s. ISBN 978- 80- 86429- 80- 9. s. 32. 



260 
 

relevantní/.../ Čtení je vždycky historicky situováno /.../“526 Rovnako historicky je, 
pravdaže, situované i písanie... 
A ako píše Michail Bachtin: „Každá tvorba je vázána jednak svými vlastními 
zákony, jednak zákony materiálu, s nímž pracuje. Každá tvorba je určována svým 
předmětem a jeho strukturou, a proto nepřipouští libovůli /.../ Hrdinu i dominantu jeho 
zobrazení si autor sice volí, ale poté je už vázán vnitřní logikou zvoleného, a nadto má 
dát této logice průchod ve svém díle.“527  Zvolený „materiál“ teda autora limituje 
vlastnou logikou – a naopak: autor tvaruje svoj materiál podľa vlastných 
cieľov, schopností, talentu. Ciele, ktoré sleduje, sú nielen subjektívne, často 
reprezentujú okrem požiadaviek dobového kánonu, pravidiel poetiky aj 
dobové mimoliterárne úsilia: reagujú na aktuálne problémy a snahy, na 
situáciu,  v ktorej vznikajú. V súvislosti s touto situáciou (aj podľa osobných 
preferencií, názorov, „ustrojenia“ autora, jeho vlastných postojov) potom 
literárne dielo pracuje so zvýraznením alebo odsúvaním takých hodnôt a 
postojov, ktoré označujeme ako prejavy tolerancie a ľudskosti. 
  
 Termín tolerancia vysvetlí slovník cudzích slov niekoľkými 
spôsobmi: 
„1. rešpektovanie cudzieho presvedčenia, cudzích názorov, znášanlivosť, trpezlivosť (op. 
intolerancia); 
2. odb. schopnosť organizmu znášať určité látky, návyk na liečivo; /.../ ekol. schopnosť 
organizmu vyrovnávať sa s pôsobením faktorov prostredia; 
3. tech. rozsah prípustnej nepresnosti hodnôt sledovanej veličiny, t. j. rozdiel medzi 
najmenšou a najväčšou dovolenou hodnotou, napr. odchýlky meracích prístrojov, rozmerov, 
hmotnosti a kvality výrobkov; dovolená odchýlka od hmotnosti mince stanovená 
zákonom.“528 
 Humanita je (podľa rovnakého zdroja) „láska k človeku, ľudskosť; 
mravný ideál založený na úcte človeka k človeku“.529 Humánny potom znamená: 
„1. vzťahujúci sa na humanitu, ľudskosť /.../; 2. ľudomilný, dobročinný, humanitný 
/.../; 3. lek. vzťahujúci sa na človeka /.../.“530 

                                                 
526 Ibid., s. 33. 
527 BACHTIN, Michail Michailovič: Dostojevskij umělec. Praha: Československý spisovatel, 
1971. s. 
528 Slovník cudzích slov (akademický). Druhé, doplnené a upravené slovenské vydanie, SPN 
2005. Dostupné zo: http://slovniky.korpus.sk/?w=tolerancia&s=exact&c=Cd0a&d =kssj 
4&d=psp&d=scs&d=sss&d=peciar&d=ma&d=hssjV&d=obce&d=priezviska&d=un&d
=locutio&d=pskcs&d=psken&ie=utf-8&oe=utf-8. Prístup 10.10.2011. 
529 Ibid.  Dostupné zo: http://slovniky.korpus.sk/?w=humanita&s=exact&c= se1a&d= 
kssj4&d=psp&d=scs&d=sss&d=peciar&d=ma&d=hssjV&d=obce&d=priezviska&d=un
&d=locutio&d=pskcs&d=psken&ie=utf-8&oe=utf-8. Prístup 10.10.2011. 
530 Ibid. Dostupné zo: 
http://slovniky.korpus.sk/?w=hum%C3%A1nny&s=exact&c=ddd2&d= kssj4&d= psp 
&d=scs&d=sss&d=peciar&d=ma&d=hssjV&d=obce&d=priezviska&d=un&d=locutio
&d=pskcs&d=psken&ie=utf-8&oe=utf-8. Prístup 10.10.2011. 



261 
 

 Oba tieto pojmy poznáme i v ich negatívnej podobe: tolerancia 
oproti  intolerancii, humanita v protiklade k nehumánnosti. Termíny 
samotné – ako ukazuje ich neutrálne odborné použitie – neimplikujú 
primárne axiologické či deontologické významy, môžu však takéto významy 
nadobúdať. Zatiaľ čo pojem humanita vo význame ľudskosti nesie v sebe 
jednoznačne aspekt pozitívneho hodnotenia (v zmysle „správať sa humánne“), 
pozitívne či negatívne hodnotenie tolerancie je viac kontextové – 
intolerancia  (odhliadnuc od napr. medicínskeho použitia) sa vníma ako 
označenie negatívneho postoja. Nie je samozrejmým opozitom tolerancie, dá 
sa klásť práve ako protiklad humanity – ako upozorňuje Milan Machovec: 
„Intolerance ve vlastním slova smyslu vzniká až tehdy a tam, kde se již aspoň v 
základech ukazují i projevy tolerance, t.j. kde násilnictví přestává být přírodní 
samozřejmostí a je problematizováno. Intolerance /... / vzniká jako reakce principu v 
jádře již ´předlidského´ (živočišního, animálního, pudového) na rozvíjející se postoje 
typicky lidské a jen lidské, t.j. možné jen u bytostí sebe sama reflektujících, u bytostí 
mravních. Oproti slepému přírodnímu násilnictví tedy intolerance přes častou brutalitu 
přece již vlastně probíhá na rovině historicky vyšší, na rovině určené úsilím protivníkovým, 
t.j. pozitivními hodnotami zrajícího humanismu a tolerance.“531 
 
 Tematizácia človeka umeleckou literatúrou môže nadobúdať nielen 
estetický, ale i axiologický a etický rozmer: umelecké dielo zrkadlí hodnoty, 
ktoré človek zdieľa alebo odmieta, postoje, ktoré zaujíma alebo sa ich 
zaujatiu z rôznych dôvodov bráni. Afirmatívny, negujúci aj striktne 
odmietavý postoj človeka aj jeho diela k sebe samému alebo ku skutočnosti, 
ktorá ho obklopuje, je často motivovaný spoločenskou skutočnosťou, do 
ktorej sú postavy situované (alebo pozíciou, z ktorej sú tematické a 
problémové zložky štruktúry fokalizované).  
 Naše čítanie sa teraz zameria na dva rôzne pohľady, akými sa 
odrážajú historické skutočnosti v umeleckom texte – nepôjde nám o 
zobrazenie historických udalostí či postáv, pokúsime sa svoju optiku zúžiť 
tak, aby do popredia vystúpili zmeny v pohľade na národ a národné. Tieto 
zmeny odrážajú charakteristické znaky doby vzniku umeleckých diel a vo 
vzťahu k otázke tolerancie a prejavov humanity ukazujú, ako  aktuálne 
potreby (teda skutočnosť mimoliterárna) raz reflektujú ich absenciu, inokedy 
vysunú do popredia práve napĺňanie ich obsahu. Možno i preto, že miera 
znášanlivosti je zväčša daná aj mierou či vážnosťou skutočnosti, ktorú treba 
znášať, resp. tým, ako toto, čo treba znášať, korešponduje s hodnotami, ktoré 
sami vyznávame, aj spôsobmi, akými sa ich snažíme dosahovať. 
 Ak sa budeme dívať na to, ako literárne dielo stvárňuje motív 
(slovenského) národa, v diachrónnom pohľade sa odkrýva evidentná zmena: 

                                                 
531 MACHOVEC, Milan: K filozofickým základům tolerance. In: Problém tolerance v dějinách 
a perspektivě. Praha: Academia, 1995. 280 s. ISBN 80- 200- 0414- 9. s.251. 



262 
 

od volania po tolerancii a akceptácii, ako sa prejavuje v staršej literatúre 
formujúceho sa národa, po prejavy schopnosti tolerancie chýb vlastných i 
cudzích, nadhľad, kritickú sebareflexiu. Posuny korešpondujú s aktuálnou 
situáciou, v ktorej diela vznikajú, s „duchom doby“ či „duchovnou klímou“ 
obdobia, ktoré reprezentujú. Nasledujúce úvahy sa budú venovať dvom 
exemplárnym podobám zobrazenia týchto hodnôt – ich potvrdzovaniu, 
negácii či relativizácii – bez najmenšieho nároku na úplnosť. Chcú stať 
pokusom o ilustratívny pohľad na časovo vzdialené podoby stvárnenia 
podobných tém, pokusom sledovať spôsob, akým tieto texty vypovedajú o 
hodnotách doby, ktorú zobrazujú, a tak sprostredkovane o hodnotách doby 
vlastnej.   
  
 Náš prvý pohľad smeruje do prvej polovice devätnásteho storočia, 
do obdobia, ktoré vo svojich Dejinách slovenskej literatúry označí Stanislav 
Šmatlák ako čas úsilia o estetickú emancipáciu literárnej tvorby532, tvorby, 
ktorá si najskôr buduje, neskôr prehlbuje vlastnú ideologickú koncepciu. 
„/.../ idea "slovanstva" dostala teraz -- aj na základe herderovských myšlienkových 
impulzov -- moderné dejinnofilozofické zdôvodnenie ako súčasť "humanitnej" koncepcie 
zmyslu ľudských dejín. Uvedomele prijímaný "slovanský princíp" ako vrcholné štádium 
vývinu ľudského ducha a kultúry -- pretože prekrývajúci sa s princípom "čistej humanity", 
ktorý má nasledovať po historicky starších princípoch "antickom" a "romantickom" -- 
nadobudol takto pre literárnu generáciu dvadsiatych a tridsiatych rokov neobyčajnú 
emocionálnu príťažlivosť i celkom určitú mravno-spoločenskú hodnotu. Pomáhal jej 
prekonávať pocit vlastnej národnej slabosti a izolovanosti, zapájajúc ju nielen do širšieho 
literárnoslovanského, ale vôbec do súvekého európskeho myšlienkového kontextu, pričom 
zároveň zdôvodňoval i "posväcoval" jej konkrétne pracovné podujatia univerzalistickou 
myšlienkou rozvoja "humanity".“533  
 Humanita a reflexia národných dejín opretá o herderovskú 
koncepciu filozofie dejín – na druhej strane skutočnosť, že umelcov a 
vzdelancov doby reprezentujú predovšetkým duchovní katolíckej alebo 
evanjelickej konfesie, vynesú do popredia témy kresťanstva a národného 
života. Nie oddelene, ale vo vzájomnej symbióze sa objavuje náboženské a 
národné: príležitosťou na interakciu oboch sa stanú námety z dejín národa, 
osobitne z histórie veľkomoravského obdobia. Práve to v sebe integruje 
predstavu vlastnej štátnosti aj duchovný rozmer, ktorý sa spája s misiou 
Konštantína a Metoda.534   Literatúra prostredníctvom témy dejín volá po 
tolerancii voči národu a prejavom jeho existencie. Historický žáner v epickej 
podobe interpretuje čas a „podáva text tak, aby do popredia vystúpili 
                                                 
532 Por. ŠMATLÁK, Stanislav: Dejiny slovenskej literatúry. Dostupné zo: http://www. 
litcentrum.sk/30564. Prístup 10.10.2011. 
533 Ibid. 
534 Staršia historiografia spája šírenie kresťanstva na Veľkej Morave s misijným pôsobením 
solúnskych bratov.  



263 
 

charakteristické znaky času v priestore /.../ obraz človeka v historickom žánri, to je 
zvýraznená interakcia biologického času postavy s časom sociálnym /.../ “535 Historický 
žáner tak zachytáva aj zmeny vo vnímaní/ akceptovaní spoločenských 
hodnôt.  Hodnoty Boha a národa sa v téme vlastných dejín pristavujú pri 
skutočnostiach presahujúcich rámec ochoty (kresťana alebo príslušníka národa) 
znášať isté udalosti, určitý stav. Reagujú na chýbajúcu akceptáciu národa, 
odkazujú k nehumánnym postupom „tých druhých“ voči „nám“. V 
Hartmannovom rozlíšení patrí hodnota národa medzi hodnoty slabé a 
vysoké. Étos spojený s takýmito hodnotami sa neorientuje na obranu a nie je 
ich možné prikázať – sústreďuje sa na formovanie nových morálnych kvalít 
človeka a možno k nim len vyzývať. 
  
 Realizácia národného programu podnecuje záujem o dejiny – 
explicitná verbalizácia a tematizácia národných dejín alebo pokus kreovať či 
re- kreovať tieto dejiny v prípade nedostatku historických prameňov sa v 
priestore umeleckej literatúry – spočiatku v epickej poézii,  neskôr v epickej 
próze – objavujú ako dominantné  v období konštituovania národa v časoch 
rozvinutého národného obrodenia. Reprezentujú teda najmä dobovú 
mimoliterárnu funkciu umeleckej literatúry v kontexte aktuálneho 
spoločenského diania – z hľadiska historickej poetiky prevažne v kontexte 
umeleckých smerov klasicizmu, preromantizmu a romantizmu. Do národnej 
minulosti sa vracajú eposy Jána Hollého aj lyrická poézia Jána Kollára – 
diferencujúc poetologické postupy i mieru faktografickosti v závislosti od 
požiadaviek žánru. Historicky nasýtenejšie eposy Jána Hollého (Cirillo-
Metodiada, Svatopluk) popri lyrickej Slávy dcere Jána Kollára, ktorá s 
historiografiou pracuje len na bazálnej úrovni, ale k slovanskej histórii 
odkazuje.  
 Historické udalosti, ku ktorým sa texty vracajú, sú príležitosťou, 
ako ukázať absenciu humanity, exemplárnym sa stane obraz vojny a bojov 
(alebo odkazov na ne), nehumánnosť tak má konkrétneho reprezentanta. Z 
povahy veci vyplýva, že rovnako, ako je kolektívna obeť, je kolektívnym i 
vinník. Reflexie o vinníkoch a obetiach, ušľachtilosti a neľudskosti nájdeme 
(s podobným obsahom) v niekoľkých rôznych dielach. Takto ich lyrickou 
skratkou vysloví v predspeve k skladbe Slávy dcera (1824/ 1832) Ján Kollár: 
 

„Od Labe zrádného k rovinám až Visly nevěrné, 
od Dunaje k heltným Baltu celého pěnám: 

krásnohlasý zmužilých Slavianů kde se někdy ozýval, 
ai, oněmělť už, byv k ourazu zášti, jazyk. 

A kdo se loupeže té, volající vzhůru, dopustil? 

                                                 
535 BÍLIK, Róbert: Historický žáner v slovenskej próze. Bratislava: Kalligram – Ústav 
slovenskej literatúry SAV, 2008. 248 s. ISBN 978- 80- 8101- 137- 5. s.34. 



264 
 

kdo zhanobil v jednom národu lidstvo celé? 
Zardi se, závistná Teutonie, sousedo Slávy, 
tvé vin těchto počet zpáchali někdy ruky. 

Neb kreve nikde tolik nevylil černidlaže žádný 
nepřítel, co vylil k záhubě Slávy Němec.“536 

 Hollého eposy (Svatopluk, Cyrillo- Metodiada) rešpektujú 
požiadavky klasicistickej poetiky, sú budované na filozofických východiskách 
francúzskeho racionalizmu a umeleckom kánone rešpektu voči antickým 
formám. Svojou témou sa vracajú do obdobia Veľkej Moravy – ich 
námetom sa stanú historické udalosti, témou posolstvo, ktoré v sebe nesú, a 
nástrojom vyjadrenia prvý kodifikovaný jazyk – bernolákovská slovenčina. 
Epos Svätopluk (1833) už nielen pomenúva vinníka – nepriateľa, Svätopluk 
modliaci sa k Bohu za úspech svojej výpravy opomína nie to, že víťazstvo 
jedných je zároveň (logicky) porážkou druhých, ale najmä skutočnosť, že 
zvíťaziť v boji znamená zabíjať viac či efektívnejšie ako nepriateľ... 
 

„Keď veloúdatní Svatopluk meď a strašňe chrapícú 
Káže mosadz i duté ponadúvať trúbi; a všeckím  

Dať znameňí vojskám, bi sa k rannéj chistaľi pótce,  
A v poľe čím skoršej na hrďinské ťáhľi bojiščo.  
Sám tehdáž pevní a rizého sa od zlata skvúcí  

Navléká na prsách pancír, k visokému ohromní  
Meč boku pristrájá; i v tom poklakňe, a vrúcné 

 
K najviššému ňebes Mocnárovi prosbi vilévá: 

„Otče ňebovládní! čo pobožních láskavo slícháš 
Prosbi služebňíkov, na novích tvích zhlédňi verících! 

A prispej pomocú; i jakož lútého si z mesta 
A z visokích doprál vihoďiť ňepráťela ohrad: 
Tak též ve ďňešnéj ho uďel zase bitce prevíšiť! 

S krajni vibiť všeckéj, a do vlastních končin oďehnať!  
Bi sme tak, od cudzéj už visloboďíce sa vládi,  
Ľud volní a ňepodľehlí zostávaľi národ.“537  

 
Z historického Svätopluka sa v epose stáva „Svatopluk, král Slovákov“538 a i 
keď Hollý svoje eposy dopĺňa historiografickými poznámkami v duchu 
klasicistickej objektivity,  organizácia textu sleduje nacionálnu ideu aj za cenu 
skreslenia minulosti. Kým Svatopluk sa venuje udalostiam mocenských 
                                                 
536 KOLLÁR, Ján: Slávy dcera. Zlatý fond denníka SME 2007, [cit. 10.10.2011]. Dostupné 
zo: http://zlatyfond.sme.sk/dielo/142/Kollar_Slavy-dcera 
537 HOLLÝ, Ján: Svatopluk. Zlatý fond denníka SME 2009, spev 12. [cit. 10.1.2011]. 
Dostupné zo: http://zlatyfond.sme.sk/dielo/10/Holly_Svatopluk. 
538 Ibid. 



265 
 

bojov („Spívám, jak hroznú Svatopluk na Karolmana véďel/ Vojnu; i jak víťaz, seba 
aj svój od jeho vládi/ Osloboďiv národ, ňepodľehlí stal sa panovňík;/ A zmužilích veľké 
založil králostvo Slovákov.“)539 a v úvode skladby vzýva – prispôsobiac si kánon 
antických vzorov – múzu Umku, Cyrillo – Metodiada sa koncentruje na 
pôsobenie byzantskej misie – a verná jej odkazu kladie do popredia 
duchovnosť. Podľa K. Rosenbauma „/.../ eposom Svatopluk zvýrazňuje Hollý 
myšlienku oddanosti vlastnému národu, eposom Sláv myšlienku porážky útočníka v 
aktívnom odpore proti nemu, eposom Cyrillo-Metodiáda myšlienku obrany vlastnej 
národnej kultúry“.540 V súvislosti s eposom Cyrillo- Metodiada (1835), 
upozorňuje Eva Fordinálová na základné špecifikum, ktorým sa toto jeho 
dielo vyznačuje voči ostatným dvom: „Dej treba hľadať v dynamike roviny 
duchovnej /.../ V metaforickej rovine „vravu meča“ zo Svatopluka nahradzuje „meč 
vravy“, čiže „meč“ nahradila „reč“/.../ v Cyrillo-Metodiáde stoja pri sebe v mene 
spoločnej idey a v súboji hmoty proti duchu spoločne porážajú pravou láskou ku Kristovi 
nenávisť a závisť franských kňazov.”541 Absolutizácia istého étosu ako súboru 
vysokých hodnôt (korešpondujúca s vysokým žánrom eposu) nepripúšťa 
relatívnosť subjektívneho pohľadu – možno tolerovať chyby ušľachtilých, 
ale nie cieľ samotný (Svatopluk). Všeľudská láska človeka k človeku a 
vyžadovanie humánnych postojov je motivované kresťanskou láskou ku 
Kristovi. Človeka treba kultivovať a zušľachťovať – a literatúra to môže 
robiť i takto: ponúknuť príklady veľkých činov v boji za „spravodlivú vec“ a 
bez ohľadu na to, či ide o boj zbraní alebo ideí, ukazovať hodnoty, ktoré 
hodno nasledovať a za ktoré hodno prinášať obete. 
 Klasicistická poézia sa podieľa na utváraní vedomia historickej 
kontinuity národa; toto vedomie ju výrazne ovplyvňuje a ona ho pomáha 
ďalej utvárať; jej historizmus má spoločenskú funkciu – je prostriedkom, nie 
cieľom – i preto je historická vernosť menej dôležitá ako básnická fikcia a 
napĺňanie zámeru: organizujúcou myšlienkou je myšlienka národná.  
 Výrazné zastúpenie má historizmus aj v epike romantizmu. 
Historizmus súvisí s potrebou uzavrieť otázku národnej minulosti (kvôli 
argumentu: Slováci dejiny nemajú, z čoho vlastne vyplýva, že nemajú právo 
hovoriť o sebe ako o národe. Korene tohto presvedčenia vedú k 
formuláciám pochádzajúcim z Heglovej filozofie dejín542 - úlohu v dejinách 

                                                 
539 HOLLÝ, Ján: Svatopluk. Zlatý fond denníka SME 2009, [cit. 6.1.2012]. Dostupné na 
webovskej stránke (world wide web): http://zlatyfond.sme.sk/dielo/10/Holly_Svatopluk. 
540 ROSENBAUM, Karol: Hollého epos o Cyrilovi a Metodovi. In: Poézia národného 
obrodenia. Bratislava: 1970, s. 159. 
541 FORDINÁLOVÁ, Eva: Hollého duchovný epos Cyrillo- Metodiáda. In: VIERA a ŽIVOT, 
roč. XII. (2002), č. 3. s.206. 
542 “Teprve ve státě, kde je vědomí o zákonech, se vyskytují jasné činy, o nichž zároveň vzniká jasné 
vědomí, které vyvolává schopnost a potřebu zachovat je.” HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: 
Filosofie dějin. Pelhřimov: Nová tiskárna Pelhřimov, 2004. 304 s. ISBN 80- 86559- 19- X. 
s.47.  



266 
 

majú len tie národy, ktoré vytvoria štát, ostatné národy sú nehistorické). 
Takýmito návratmi do minulosti sa stanú prózy Jozefa Miloslava Hurbana, 
Jána Kalinčiaka, Janka Matúšku aj veršovaná epika, ktorá sa bude inšpirovať 
históriou alebo jej starším povesťovým spracovaním. Mnohé z týchto textov 
individuálnou aplikáciou dobového kánonu umeleckej tvorby vždy nanovo 
potvrdzovali historickú prítomnosť národa v dejinách územia, ktoré obýva, 
kontinuitu národa so slávnou minulosťou  predkov. Z tohto hľadiska sa k 
histórii stavajú podobne ako umelecká tvorba obdobia, na ktoré nadväzujú – 
literatúra napĺňa aj neliterárne či „popri-literárne“ ciele, niekedy rezignujúc 
na inovátorstvo, zväčša i na historickú vernosť (idealizujúci obraz Matúša 
Čáka či Svätopluka – niekedy založený na rovnako idealizujúcom pohľade 
staršej historiografie – tento pohľad sa potom premietne i do literárnej 
histórie)543, zato posilňujúc vlastnú spoločenskú funkciu.  
 Humánnosť zastávaných postojov je naďalej relatívna, k 
historicko- ideovej argumentácii sa pripája argumentácia náboženská. V 
próze Svatoplukovci (1845) formuluje Hurbanov Svätoboj: „/.../ v búrkach, v 
ktorých sú ľudia v službe božských cieľov, jednotlivci trpia a padajú. A musia padať, ak 
má zrieť božské semä uprostred národov: my sme iba nástroje vôle božej. Človek 
nezvíťazí v búrlivom víre života, on len pomáha víťaziť božím cieľom. Ak vykonal, čo 
mohol a čo mal uložené, jedno je, ako zíde z javiska sveta /.../ Brat môj, teba boh 
zachoval v týchto víchriciach ako jasný dôkaz, že máš ešte prinášať ovocie národu nášmu. 
Len vydrž v búrkach týchto, aby si sa nie ty premohol, ale vôľa večného boha.“544 Aj 
Kalinčiak v próze Mládenec slovenský (1847/48) integruje boj proti 
národným nepriateľom s bojom náboženským: „Neskrývajú sa viacej, nesmútia 
viacej ľudia slovenskí, ale vo vážnom pokoji, s tichou mysľou povstávajú z ničoty svojej a 
vystupujú odhodlane proti nepriateľom viery a národa.“545  
 
 I pri letmom pohľade do histórie slovenskej literatúry vystúpia do 
popredia niektoré skutočnosti, ktoré naznačujú kľúčovú úlohu písania o 
dejinách aj rolu dejín v literárnej tvorbe. Približne do obdobia romantizmu (a 
vrátane tohto obdobia) u nás na pozadí spoločenskej situácie a z historicko-
kultúrnych dôvodov plnilo predovšetkým mimoliterárnu funkciu – stalo sa 
produktom spoločenskej objednávky. Ako také saturovalo politické a 

                                                 
543 Ešte roku 1881 Jaroslav Vlček napíše: „Jen jediné jméno, jehož lesk proráží tmou slovenských 
dějin, zaskvívá se od pádu Velké Moravy v plné nádheře za veškerý slovenský svět: Matouš Čák z 
Trenčína, ´pán Váhu a Tatry ´/.../“ VLČEK, Jaroslav: Literatura na Slovensku, její vznik, rozvoj 
a úspěchy. Zlatý fond  denníka SME. 2009. Dostupné zo http://zlatyfond.sme. 
sk/dielo/1140/Vlcek_Literatura-na-Slovensku-jeji-vznik-rozvoj-vyznam-a-uspechy/ 
2#ixzz1axHeb8ZQ Prístup 11.10.2011. 
544 HURBAN, Jozef Miloslav: Svätoplukovci. Zlatý fond denníka SME 2010, [cit. 
10.10.2011]. Dostupné zo: http://zlatyfond.sme.sk/dielo/1282/Hurban_Svatoplukovci. 
545 KALINČIAK, Ján: Mládenec slovenský. Zlatý fond denníka SME 2006, [cit. 11.10.2011]. 
Dostupné zo: http://zlatyfond.sme.sk/dielo/110/Kalinciak_Mladenec-slovensky. 



267 
 

kultúrne potreby formujúceho sa národa v priestore mnohonárodnej  
monarchie. Nebolo, samozrejme, budované vo vákuu, ale inšpirované a 
argumentované najúspešnejšími dobovými filozofickými postojmi. Tie, 
aplikované na lokálne pomery konštituujúceho sa národa, produkovali v 
umeleckej forme ideologický pôdorys, potrebný na kreovanie národa z 
etnika, na formovanie subjektívnej kolektívnej identity. Utvára sa národ, 
ktorý bude disponovať všetkými potrebnými atribútmi, aké sa na pojem 
viažu: okrem spoločne obývaného geografického priestoru a kodifikovanej 
podoby národného jazyka aj vlastnú históriu a povedomie o nej, kultúrnu 
kontinuitu.546 
 Literatúra spolupracuje na budovaní psychologickej dimenzie 
národa odkazujúcej k spoločne zdieľanej minulosti – esteticky stvárňuje 
spolu s históriou etnika reflexiu hodnôt, ktoré toto etnikum rešpektuje. 
Reflexia hodnôt je hierarchizujúca a má etický rozmer. Jej pravdivosť nie je 
bezčasová, naopak: selektívne zobrazenie vyznávaných hodnôt je reakciou 
na historickú skutočnosť. Ako napísali Jaroslava Pešková a Ladislava 
Schücková: „Hodnocení a prognóza neexistuje ´tak vůbec´. Vždy jde o hodnocení 
´něčeho´z nějakého úhlu pohledu, v zájmu nějakého sociálního subjektu a vždy hodnotí 
určitý konkrétně historický subjekt /.../ Jeho smyslem (zmyslom hodnotenia – 
dopln. I.V.) je zvažování té či oné skutečnosti z hlediska ´váhy a významu´    pro 
hodnotící subjekt /.../ z určitých vědomě zaujatých a vědomě kontrolovaných pozic.“547   
 Napokon, historickú či časovú povahu nášho postoja k traktovanej 
téme hodnoty národa a človeka ako predstaviteľa národa, ukazuje aj 
literatúra. Naše ďalšie spomalenie bude pristavením sa pri literatúre súčasnej. 
Vzniká v celkom odlišných spoločenských podmienkach – otázka národa a 
existencie národného štátu je (už po niekoľký raz) vyriešená tak, že sa toto 
riešenie pokladá všeobecne za uspokojivé. Aktuálne spoločensko- politické 
zmeny v Európe sú i procesom, v ktorom sa oslabuje tradičný význam a 
postavenie národa: politické hranice sa rozpúšťajú, naleptávajú sa 
ekonomickými dohodami o voľnom pohybe ľudí, tovaru a kapitálu; obsah 
pojmu štát sa výrazne mení, pojem národ je relativizovaný, ironizovaný. 
Relativizácia však neprichádza zvonku, je reflexiou zvnútra – ako ukazuje 
rozprávač Vilikovského novely Pes na ceste (2010). Próza na pomedzí 

                                                 
546 Žiada sa však dodať, že národ sa v sociálnych vedách označuje zvyčajne za sociálny 
konštrukt. Pohľady na príslušnosť k národu, tzv. národnosť sa rôznia vo vzťahu k 
presvedčeniu, či sa národnosť chápe ako objektívna vlastnosť alebo len ako výsledok 
individuálneho subjektívneho rozhodnutia. Podľa najbežnejších vymedzení sa národ 
vymedzuje niekoľkými dimenziami: psychologickou, kultúrnou, územnou, politickou a 
historickou. Prehľad rôznych definícií viď napr. In: IŠTOK, Robert: Politická geografia a 
geopolitika. Prešov: Prešovská univerzita v Prešove, Fakulta humanitných a prírodných 
vied. Druhé, doplnené vydanie. 2004. ISBN 80-8068-313-1. S. 186. 
547 PEŠKOVÁ, Jaroslava, SCHÜCKOVÁ, Ladislava. Já, člověk. Jak dělat vědu o člověku dnes a 
zítra. Praha: Státní pedagogické nakladatelství, 1991. ISBN 80-04-21766-4. s. 162- 163. 



268 
 

románu a novely je svojím obsahom z veľkej časti pohľadom na človeka 
osobitne ako predstaviteľa národa. Obraz, ktorý Vilikovský vo svojej knihe 
vytvorí, nie je nijako lichotivý. Reflektuje situáciu  „integrujúcej sa Európy”, 
v ktorej sa ponúka uvažovanie o tom, či ešte to, čo označujeme ako 
„národné“, má nejaký zmysel, aký má obsah – a či vôbec nejaký. Preto 
implicitne i verbalizovane z textu znejú otázky: Čo je národ? Kto je Slovák? 
Akí sme pre seba a pre iných?  
 Hlavná postava knihy je Slovákom len zhodou okolností. 
Predstaviteľov vlastného národa (ktorého súčasťou sa cíti byť len náhodou) 
pozoruje s nadhľadom a niekedy ich porovnáva s národmi susednými. Z 
tohto porovnania však „vlastní“ nevyjdú najlepšie. Akí teda Slováci sú? "Sú 
takí strašní?  Po jednom, každý osve sa dajú zniesť. Milujú, klamú, túžia, závidia, 
kradnú a dali by vám aj poslednú košeľu. Tú kradnutú. Slovom, sú ako všetci 
ostatní."548  Znášanlivosť a  trpezlivosť so sebou i „tými druhými“, ktorí už 
nevystupujú ako protiklad v opozícii „my (Slováci)“ a „oni (ostatní)“, sa ukazuje 
v pohľade na národ ako takmer unanimistického kolektívneho hrdinu. 
Protagonista totiž vie, že „...stačí kúsok poodísť a už všetky naše starostlivo 
odlišované národné farby splývajú do jednej stredoeurópskej machule, a čo je horšie, tá 
machuľa sa nám podobá."549  
 Táto viac reflexívna a esejistická než sujetová próza sa (napriek 
tomu, že jej téma nie je historická) vracia k histórii hneď niekoľkými 
spôsobmi: Kultúrna história je ako súčasť histórie národa objektom 
rozsiahlejšieho reflexívneho výkladu s metaforickým presahom: „Slovenské 
nebo! /.../ Viem, čo by som uvidel: v jednom kúte Jozef Tiso v kňazskej sutane, obďaleč 
Alexander Mach a Tido Gašpar v parádnych gardistických uniformách (alebo všetci traja 
vo väzenskom mundúre?), v ďalšom kúte v sivom obleku a kravate (alebo tiež vo 
väzenských mundúroch) Gustáv Husák s Vladimírom Clementisom, a ešte v ďalšom 
Alexander Dubček v plavkách (alebo v koberci). /.../ Pomedzi nich, s pontifikálnou 
štólou prehodenou cez väzenský mundúr, sa tmolí biskup Vojtaššák a bokom, celkom 
osamelý, postáva Pavol Országh s ovisnutou mašľou pod bradou. Jemu sa väzenský 
mundúr neušiel. /.../ Po mojom slovenskom nebi sa s rozžiarenou tvárou prechádza 
ťarchavá Ľudmila Podjavorinská, Elena Maróthy- Šoltésová v bielej zásterke opäť 
chystá raňajky deťom a vo voľnom kúte – konečne! konečne! - tancuje Timrava. Tancuje 
sama /.../ Isadora Duncanová Novohradu, ničím nespútaná, konečne...“550 Tieto 
úvahy sú nielen (často ironizujúcou) reflexiou o slovenských dejinách a 
postavení významných jednotlivcov v nich, ale aj priamym intertextovým 
odkazom do histórie slovenskej literatúry.551 Slovenský národ sa v tejto 

                                                 
548 VILIKOVSKÝ, Pavel: Pes na ceste. Bratislava: Kalligram, 2010.  160 s. ISBN 978-80-
8101-390-4. s.53. 
549 Ibid., s. 131. 
550 Ibid., s. 43- 44. 
551 Obraz slovanského neba je súčasťou Kollárovej skladby Slávy dcera v speve s názvom 
Léthé.  



269 
 

próze stáva jedným z objektov tematizácie, i preto sa v texte na – vzhľadom 
na jeho rozsah – pomerne veľkej ploche stretneme s návratmi do histórie 
národa a štátu, ktorý obýva. A keďže sa národ v novele zobrazuje aj v 
kontraste a paralelách k iným európskym národom, osobitne rakúskemu, 
zmieňuje sa rôznymi spôsobmi na viacerých miestach aj o jeho dejinách. Pre 
toto zobrazenie je charakteristický práve pohľad, prestúpený rešpektom voči 
inakosti cudzieho presvedčenia, konania, uvažovania aj zhovievavosťou voči 
(nielen) vlastným chybám. Rešpekt vyplýva i z pochopenia odlišnosti 
situácie, v ktorej sa ľudské postoje rodia a na ktorú reagujú.  
 Vo vzťahu k dejinám rakúskeho národa sa Vilikovského narátor 
vracia najmä k súvislostiam, ktoré mu ponúkajú vojnové udalosti: „/.../ 
Rakúšania sú tiež malý národ /.../ Aj oni najprv v davovom ošiali vítali Hitlera, a po 
vojne sa pohotovo vyhlásili za jeho prvú obeť. Oboje je pravda, a v ich chápaní si tie dve 
pravdy ani neprotirečia. /.../ ´Rakúšania sú národ, ktorý mal veľkú minulosť, a odrazu 
sa musel zmestiť do malej prítomnosti /.../ Možno preto sa s takým nadšením vrhli – 
nevravím, že všetci, ale veľká väčšina – do širokého nemeckého náručia. A to ich stislo 
tak tuho, že takmer vypustili dušu.´“552  
Autorova interpretácia dejinných zmien je aj ironizáciou ich recepcie v 
duchu – často obsahom prázdnej – národnej hrdosti. Odkazy do nedávnej 
histórie spoločnosti sú aj svedectvom zmeny pomerov a pozorovaním ich 
priebehu, rovnako ako úvahou o (minimálne spočiatku) pochybnej podobe 
týchto zmien, a teda ich pochybných dôsledkoch. Stávajú sa ilustráciou 
komplikovanosti celého procesu, v priebehu ktorého získavajú nový význam 
dávno ustálené štandardizované pojmy politológie: „Slováci dokážu do každého 
zriadenia, do každého systému vyvŕtať diery ako červík do syra /.../ V tom, ako vedia 
vtlačiť režimu národný charakter, je až čosi geniálne – fašizmus, komunizmus či 
demokracia by sa v slovenskom vydaní mali správne nazývať slošizmus, slomunizmus a 
slomokracia. /.../ Nahlodávanie poriadku v totalitných režimoch by sa mohlo považovať 
aj za záslužné – obrusovalo im zuby a oštiavalo potemkinovskú fasádu – z odstupu však 
zreteľne vidieť, že zároveň utvrdzovalo Slovákov v pokútnom obchádzaní pravidiel. /.../ 
Dôsledky sa naplno prejavili po nastolení demokratických pomerov.“553 Historizujúce 
pasáže venované dôsledkom týchto zmien nadobúdajú niekedy explikatívny 
charakter, inokedy majú podobu metaforickej reflexie. Reflexie, v ktorej sa z 
kedysi jednoznačnej hodnoty národa stáva nie objekt potvrdzovania, ale 
predmet úvahy.   
 Nielen literárne diela, ktoré históriu tematizujú priamo, ale i veľká 
časť próz koncentrujúca sa na súčasnosť je tak ilustráciou presvedčenia, 
formulovaného Etelou Farkašovou: „...poznanie vlastnej minulosti je veľmi dôležitý 
predpoklad aj pre orientáciu v prítomnosti a pre projektovanie podôb budúcnosti; 
uvedomelý vzťah k vlastnej minulosti má nielen noetický, ale aj etický rozmer. Ak 

                                                 
552 Ibid., s. 25- 26. 
553 Ibid., s. 126. 



270 
 

prestáva fungovať pamäť a narúša sa kontinuita minulého, prítomného a budúceho 
diania v ktorejkoľvek sfére, stráca sa schopnosť sebareflexie, sebapotvrdzovania ako 
osobitnej a jedinečnej ´existenciálnej jednotky´“554 Sebapotvrdzovanie a sebareflexia 
tak vnášajú historizujúcu optiku i do prózy tematizujúcej aktuálnu 
súčasnosť, zahŕňajú autorovu skúsenosť žitého sveta, často sveta v čase, 
ktorý sa  stáva pred jeho očami uzavretou historickou epochou. 
 Recepcia histórie v umeleckom texte nie je, samozrejme, recepciou 
historiografa. Nie je úlohou umeleckej literatúry, o dejinách „učiť“ - napriek 
tomu, že aj to (vyslovene či skryto) patrilo k jej cieľom. Čo naozaj tvorí, je 
istý druh dejinnej kontinuity, ten, ktorý Gadamer označil ako „dejinné 
vedomie“, ktoré „...nenaslouchá zbožně hlasu z minulosti, nýbrž přemýšlí o něm a 
zasazuje ho zpět do kontextu, z něhož vyrostl, aby zjistilo jeho relativní význam a 
hodnotu, jež mu přísluší. Toto reflexivní chování vůči tradici nazýváme interpretací.“555 
 Interpretáciou tradície je nielen podanie dejín perom historiografa, 
reflexia minulosti môže mať estetickú podobu. Človek vo svojich dejinách 
vytvára normy, ktoré rešpektuje, hodnoty, ktoré vyznáva. Umenie je ľudskou 
reflexiou človekom produkovaného, duchovná činnosť, ktorá raz 
potvrdzuje, inokedy zamieta/ neguje duchovné dedičstvo otcov či isté jeho 
prvky – konfrontuje zdedené s aktuálnou skutočnosťou. Platnosť 
niektorých hodnôt, súdov a interpretácií sa potvrdzuje, iné prehodnocujeme 
– a zmeny v spoločnosti inšpirujú a provokujú takéto pýtanie sa vždy znova, 
pretože „Človeka /.../ od počiatku sprevádza ambícia pýtať sa nielen na svet, ale i na 
seba, preto si vytvára určité obrazy nielen o svete, ale i o sebe. Obraz má svoju poznávaciu 
úroveň, ktorá sa koncentruje do pojmov sebapoznania a sebauvedomenia. /.../ Taký 
obraz a priestor ľudského chcenia prameniaci z hĺbky ľudskej slobody a tvorivosti, navyše 
bez akéhokoľvek príkazu zvonku, môžeme nájsť v umení, ktoré stojí podstatne bližšie k 
porozumeniu života, ako je tomu v prípade vedy. /.../ špecifický režim umeleckej 
(literárnej) narácie poskytuje prostriedky i nástroje na odkrývanie mravného rozmeru 
človeka, ale predovšetkým jeho mravnej zmeny. Umenie sa stáva fenoménom, ktorý 
prináša nový obraz sveta a spolupodieľa sa dokonca i na tom, čo sa niekedy 
charakterizuje ako rozpad morálnych hodnôt.“556 Treba dodať, že nielen rozpad 
hodnôt morálnych, ale i tých, ktoré sme v úvode označili ako hodnoty 
vysoké. Napokon, slovo rozpad so svojou evidentne negatívnou konotáciou 
možno nie je namieste – hodnoty a morálne postoje minulosti (ktoré 
literatúra vlastným spôsobom stvárňuje) však získavajú nový obsah a iné 

                                                 
554 FARKAŠOVÁ, E.: Etudy o bolesti a iné eseje. Vydavateľstvo spolku slovenských 
spisovateľov, Bratislava 1998. s. 76. 
555 GADAMER, H. G.: Problém dějinného vědomí. Praha: Filozofický ústav AV ČR, 
Praha 1994. ISBN 80-7007-062-5.  s.8 
556 BILASOVÁ, Viera – ŽEMBEROVÁ, Viera: V prieniku filozofie a literatúry. In: Acta 
Facultatis Philosophicae Universitatis Prešoviensis. Filozofický zborník 11 (AFPh UP 
13/95) : slovenská a česká filozofia na prelome tisícročí / František Mihina, Viera 
Bilasová, Rudolf Dupkala (eds.). Prešov, 1999.  ISBN 80-88885-66-3.s. 36 – 37. 



271 
 

poradie v hodnotovom rebríčku – absolútnu platnosť strieda v duchu 
tolerancie relativita, jednoznačnosť postoja limitovaná istou optikou v 
nových podmienkach strieda vedomie možnosti a prípustnosti rôznych 
uhlov pohľadu, z ktorých každý (či: takmer každý) je rovnako ľudský a 
rovnako prípustný. Umenie a filozofia sú potom dve strany rovnakej mince 
– a nejestvujú izolovane, ale rozvíjajú sa vo vzájomnej interakcii. Témy 
hodnôt, morálnych postojov aj ľudskej identity sú rovnako témami umenia 
ako témami pojmového poznania. Vo svojich dejinách – aj pri téme histórie 
a zobrazení minulosti – umenie odráža aj zmeny vo vnímaní hodnôt – a 
môže sa stať materiálom, z ktorého aposteriori rekonštruujeme hodnotový 
systém.  
 Z hľadiska vysokej hodnoty národa a formovania postoja voči nej, 
ktorého rôzne podoby si všímame na literárnych dielach, ktoré pars pro toto 
zastupujú rôzne historické obdobia, sa ukazuje zrejmá relativizácia absolútne 
platného. Témou na ďalšie úvahy zostáva otázka, čo je príčinou a čo 
následkom zmien, otázka kauzality či interakcie vôbec medzi zmenou 
spoločenskej skutočnosti a zmenou jej hodnôt. Postmoderné spochybnenie 
neotrasiteľných istôt vedie k výraznejšej sebareflexii – ona sa stáva aktom 
sebapotvrdzovania s výraznou „pridanou hodnotou“: pripustením existencie 
toho druhého spolu s jeho právom na zdieľanie hodnôt vlastných. 
Relativizácia priorít vlastnej spoločnosti živí toleranciu k tým ostatným. V 
ideálnom prípade toto tolerovať neznamená strpieť či expresívnejšie: so zaťatými 
zubami zniesť, ale akceptovať s vedomím práva na vlastnú interpretáciu sveta, 
ktoré prináleží aj tým druhým. Nároky na tolerantný postoj sa potom 
nezakladajú príslušnosťou k užšie špecifikovanej skupine, sú výrazom 
humanity, spoločne zdieľanej a vždy nanovo napĺňanej obsahom.  
 
 
ZOZNAM POUŽITEJ LITERATÚRY 
 

1. BACHTIN, Michail Michailovič: DOSTOJEVSKIJ UMĚLEC. 
Praha: Československý spisovatel, 1971. s. 

2. BĚLOHRADSKÝ, Václav: Tvůrčí čtení. Interpretace v epoše 
nadbytku komunikace. In: SPOLEČNOST NEVOLNOSTI. Eseje 
z pozdější doby. Praha: Sociologické nakladatelství (SLON), 2007. 
304 s. ISBN 978- 80- 86429- 80- 9. s. 32. 

3. BILASOVÁ, V. – ŽEMBEROVÁ, V.: V prieniku filozofie a 
literatúry. In: ACTA FACULTATIS PHILOSOPHICAE 
UNIVERSITATIS PREŠOVIENSIS. Filozofický zborník, 11: 
slovenská a česká filozofia na prelome tisícročí / František Mihina, 
Viera Bilasová, Rudolf Dupkala (eds.). AFPh UP. Prešov, 1999. 
ISBN 80-88885-66-3.  



272 
 

4. BÍLIK, Róbert: HISTORICKÝ ŽÁNER V SLOVENSKEJ 
PRÓZE. Bratislava: Kalligram – Ústav slovenskej literatúry SAV, 
2008. 248 s. ISBN 978- 80- 8101- 137- 5. s.34. 

5. FARKAŠOVÁ, E.: ETUDY O BOLESTI A INÉ ESEJE. 
Vydavateľstvo spolku slovenských spisovateľov, Bratislava 1998. 

6. FORDINÁLOVÁ, Eva: Hollého duchovný epos Cyrillo- 
Metodiáda. In: VIERA a ŽIVOT, roč. XII. (2002), č. 3. s.206. 

7. GADAMER, H. G.: PROBLÉM DĚJINNÉHO VĚDOMÍ. Praha: 
Filozofický ústav AV ČR, Praha 1994. ISBN 80-7007-062-5. 

8. HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: FILOSOFIE DĚJIN. 
Pelhřimov: Nová tiskárna Pelhřimov, 2004. 304 s. ISBN 80- 86559- 
19- X. s.47.  

9. HOLLÝ, Ján: SVATOPLUK. Zlatý fond denníka SME 2009, spev 
12. [cit. 10.10.2011]. Dostupné zo: 
http://zlatyfond.sme.sk/dielo/10/Holly_Svatopluk. 

10. HURBAN, Jozef Miloslav: SVÄTOPLUKOVCI. Zlatý fond 
denníka SME 2010, [cit.10.10.2011]. Dostupné zo: 
http://zlatyfond.sme.sk/dielo/1282/Hurban_Svatoplukovci. 

11. IŠTOK, Robert: POLITICKÁ GEOGRAFIA A 
GEOPOLITIKA. Prešov: Prešovská univerzita v Prešove, Fakulta 
humanitných a prírodných vied. Druhé, doplnené vydanie. 2004. 
ISBN 80-8068-313-1. S. 186. 

12. KALINČIAK, Ján: MLÁDENEC SLOVENSKÝ. Zlatý fond 
denníka SME 2006, [cit. 12.10.2011]. Dostupné zo: 
http://zlatyfond.sme.sk/dielo/110/Kalinciak_Mladenec-slovensky 

13. KOLLÁR, Ján: SLÁVY DCERA. Zlatý fond denníka SME 2007, 
[cit. 10.10.2011]. Dostupné zo: 
http://zlatyfond.sme.sk/dielo/142/Kollar_Slavy-dcera 

14. SLOVNÍK CUDZÍCH SLOV (AKADEMICKÝ). Druhé, 
doplnené a upravené slovenské vydanie, SPN 2005. [cit. 
10.10.2011] Dostupné zo: http://slovniky.korpus.sk/ 

15. MACHOVEC, Milan: K filozofickým základům tolerance. In: 
PROBLÉM TOLERANCE V DĚJINÁCH A PERSPEKTIVĚ. 
Machovec, Milan (ed.). Praha: Academia, 1995. 280 s. ISBN 80- 
200- 0414- 9. s.251. 

16. PEŠKOVÁ, Jaroslava, SCHÜCKOVÁ, Ladislava. JÁ ČLOVĚK. 
JAK DĚLAT VĚDU O ČLOVĚKU DNES A ZÍTRA. Praha: 
Státní pedagogické nakladatelství, 1991. ISBN 80-04-21766-4. s. 
162- 163. 

17. ROSENBAUM, Karol: Hollého epos o Cyrilovi a Metodovi. In: 
POÉZIA NÁRODNÉHO OBRODENIA. Bratislava: 1970, s. 
159. 



273 
 

18. ŠMATLÁK, Stanislav: DEJINY SLOVENSKEJ LITERATÚRY. 
[cit. 10.10.2011] Dostupné zo: http://www.litcentrum.sk/30564.  

19. VILIKOVSKÝ, Pavel: PES NA CESTE. Bratislava: Kalligram, 
2010.  160 s. ISBN 978-80-8101-390-4. 

20. VLČEK, Jaroslav: LITERATURA NA SLOVENSKU, JEJÍ 
VZNIK, ROZVOJ A ÚSPĚCHY. Zlatý fond  denníka SME. 2009. 
Dostupné zo 
http://zlatyfond.sme.sk/dielo/1140/Vlcek_Literatura-na-
Slovensku-jeji-vznik-rozvoj-vyznam-a-uspechy/2#ixzz1axHeb8ZQ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



274 
 

OD „TOLERANCJI NEGATYWNEJ” DO AFIRMACJI. 
EWOLUCJA POJĘCIA TOLERNCJI 

 
Krzysztof KAWĘCKI 

 
 

Tradycyjne rozumienie tolerancji oznaczało, że jest ona cnotą 
pomocniczą względem cnót głównych, wyrażających – tak jak miłość – 
intencjonalność pozytywną, a nie – jak tolerancja - negatywną. „Tolerować” 
znaczyło znacznie coś nieskończenie mniej bogatego dla duchowości. 
Tolerancja oznaczała  cierpliwe znoszenie czegoś, co samo w sobie jest 
ocenianie negatywne w sensie moralnym, estetycznym etc., ale dla jakiś 
względów wyższego rzędu powinno być mimo wszystko , przynajmniej w 
pewnych objawach i do czasu, dozwalane. Tolerancja nie oznaczała ani 
wyrzeczenia się przekonania, że istnieje prawda obiektywna, jedyna i 
absolutna, ani rezygnacji z prawa dokonywania jasnej oceny poglądów i 
zachowań cudzych. 

W tradycji klasycznej mieści się „polska szkoła” tolerancji rozwijana 
w teorii od XV wieku przez uczonych z Akademii Krakowskiej na czele ze 
Stanisławem ze Skarbimierza i Pawłem Włodkowicem. Myśliciele 
staropolscy nawiązywali do klasycznych ujęć prawa naturalnego. Dowodzili, 
że poganie mają prawo do terytorium, które zamieszkiwali. Głosili, że ich 
nawracanie winno dokonywać się poprzez głoszenie Ewangelii i dobry 
przykład a nie „ogniem i mieczem”.557 

Jednym z najwybitniejszych twórców tej teorii był Paweł 
Włodkowic. Na początku lat dziewięćdziesiątych czternastego wieku 
studiował na Uniwersytecie Karola na Pradze a w latach 1414 – 1415 był 
rektorem Uniwersytetu Krakowskiego. Światową sławę przyniósł 
Włodkowicowi udział w soborze w Konstancji, w którym bronił polskich 
racji w sporze z Krzyżakami. 

Włodkowic podkreślał, że równa i naturalna godność z natury 
przysługuje wszystkim ludziom, a nie tylko ochrzczonym. Wobec 
substancjalnej równości ludzi również niewiernym przysługują takie same 
prawa naturalne i cywilne, jakie przynależą chrześcijanom. Mają zatem oni 
prawo do własności. Moralnie niedopuszczalne jest rugowanie i wypędzanie, 
bez słusznej przyczyny również innowierców, podobnie grabienie ziem i 
mienia należącego do pogan. Wiara jest cnotą i dlatego powinna być 
szerzona za pośrednictwem misji, a nie orężem.558 

                                                 
557 Jacek Bartyzel, Tolerancjaw: Encyklopedia „Białych Plam”,t. XVII, Radom 2006, 
s.159-160. 
558 Henryk J. Goryszewski, Historia myśli ustrojowo – administracyjnej i ekonomicznej, 
Płock 2011, s. 95-99. 



275 
 

Przełomowym wydarzeniem w dziejach Europy była rewolucja 
francuska z 1789 roku. Sformułowana wówczas (26 VIII 1789) Deklaracja 
Praw Człowieka i Obywatela zapoczątkowała wzrost „świeckiej religii” praw 
człowieka. Rewolucja mimo odwoływania się do zasad wolności, rewolucji i 
braterstwa w praktyce nie miała nic wspólnego z ideą tolerancji. 

Cóż wspólnego z hasłami Deklaracji miało prawo sankcjonujące 
rabunek majątków kościelnych? Dlaczego prawo swobody wyznań zostało 
złamane przez likwidację zakonów i zakaz noszenia przez duchownych 
sutanny? Jakie prawo dawało możliwość zabierania majątku kościelnego i 
oddawania go państwu?  

W rewolucji francuskiej występuje skrajna sprzeczność między 
głoszonymi przez nią ideałami wolności i tolerancji oraz koncepcją 
człowieka rozumnego i cnotliwego z natury a zbrodniami i wzajemną 
nienawiścią, które ją cechują.  Iideał równości został ograniczony do 
równości pod szafotem Według szacunków historyków, sympatyzujących z 
ideą rewolucji, terror rewolucyjny pochłonął 40 tysięcy ofiar.559  

W okresie rewolucji – w imię wolności i tolerancji – zamordowano 
około 3 tysiące księży. Jawne i masowe modry oraz deportacje 
legitymizowano nowym, przyjętym przez rewolucjonistów prawem. 
Pierwszym krokiem była tak zwana konstytucja cywilna kleru. Wszystkich 
księży, którzy odmówili zaprzysiężenia na nową konstytucję deportowano do 
zamorskich kolonii. Zniesiono klasztory żeńskie i wypędzono 50 tysięcy 
zakonnic. Zakazano noszenia stroju duchownego. W samym tylko Lyonie 
przez cały okres rewolucji stracono 17 tysięcy osób, w Tuluzie 12 tysięcy a w 
Nantes 32 tysiące.560 

Najbardziej wyrazistym przykładem radykalizmu rewolucyjnego 
były wydarzenia w prowincji Wandea, które doprowadziły do pierwszego w 
dziejach Europy ludobójstwa. Wybuch chłopskiego (choć pod dowództwem 
szlachty) powstania w Wandei – w obronie monarchii i wiary katolickiej – i 
fakt, że zdecydowana większość ofiar gilotyny stanowili przedstawiciele tzw. 
stanu trzeciego, przeczy szeroko rozpowszechnionej tezie, że to tzw. lud był 
inspiratorem rewolucji. 

 Rewolucja francuska doprowadziła do  nowej, nowożytnej definicji 
państwa  a przede wszystkim nowego rozumienia zasady tolerancji. Podzielić 
należy pogląd, że dziedzictwo rewolucji francuskiej doprowadziło do 
dechrystianizacji kultury i obyczajów, umieszczenia człowieka w miejscu 
Boga. Nastąpiła tym samym radykalna zmiana światopoglądu z 
teocentrycznego na antropocentryczny. Przede wszystkim doszło do 
sekularyzacji społeczeństwa i kultury urzeczywistnionego w  haśle: wolność, 

                                                 
559 Jan Baszkiewicz, Historia Francji, Wrocław 1974, s. 450. 
560 Grzegorz Kucharczyk, Czerwone karty Kościoła. Męczennicy – ofiary rewolucji, 
Radom 2004, s. 73. 



276 
 

równość, braterstwo. Współcześnie „dziedzictwo rewolucji francuskiej” i jej 
kontynuacja – rewolucja bolszewicka– wyraża się w zamiarze sekularyzacji 
społeczeństwa  i kultury, w dążeniu  do zbudowania społeczeństwa laickiego 
na gruncie rozumu, techniki i dobrobytu.561 

Rewolucja francuska nie tylko odrzuciła tradycyjne pojęcie 
społeczeństwa- jako organizmu, ale przyjęła jego rozumienie w ujęciu 
Rousseau i wprowadziła je do swych ustaw i całego prawodawstwa. Ten 
indywidualizm prawny stał się wzorem dla ustawodawstwa cywilnego w   
krajach europejskich ale także na całym świecie. To z niego zrodził się tzw. 
„pozytywizm prawny” czyli roszczenie sobie pretensji przez państwo do 
wydawania praw według woli parlamentu, bez brania pod uwagę  zarówno 
prawa naturalnego, jak pozytywnego prawa Bożego (Dekalogu).  
„Pozytywizm prawny” zapanował w naukach prawnych i politycznych XX 
wieku, zwłaszcza w teorii prawa Hansa Kelsena.562  

Rewolucja francuska kontynuowała różne utopie – zgodnie z 
definicją niemożliwe do urzeczywistnienia. Stała się tym samym absolutną 
negacją ideałów ewangelicznych, w tym wolności, równości i braterstwa. 

Rewolucyjna przemiana pojęcia „tolerancja” wiązała się ze 
wzrostem niechęci do religii, zwłaszcza katolickiej. W ujęciu Voltera, 
Roussea’u i innych religia została uznana za największe źródło nietolerancji. 
Nowa idea tolerancji została wypracowana przez myślicieli laickich, nawet 
jeśli formalnie byli protestantami, jak Hobbes czy Locke lub katolikami jak 
Bayle. Wyprowadzali oni ideę tolerancji z prawa natury, nie negowali wprost 
religii, ale faktycznie pozbawili ją zasady prawdziwości lub fałszywości. 

Dla ukształtowania się współczesnego pojęcia tolerancji ważna była 
modyfikacja, której dokonał John Stuart Mill.  Uznał on,  że natura ludzka 
musi zostać gruntownie „przemodelowana” i „zredukowana” w duchu 
„tolerancji”. Zdaniem Milla oznaką człowieka prawdziwe tolerancyjnego nie 
jest samo tylko powstrzymywanie się od prześladowania kogokolwiek 
(„tolerancja negatywna”) ale aktywne sprzyjanie wszystkim formom 
„ekscentrycznośc”. Warto zauważyć, że J. Locke, sztandarowy przedstawiciel 
liberalizmu,   wyłączał spod tolerancji religijnej ateistów  gdyż jego zdaniem  
nie można mieć zaufania do ludzi niewierzących. Podobnie jak i do 
katolików – bo są „ z natury” nietolerancyjni i zależni od „obcego 
suwerena”, czyli papieża. 563 

Kościół katolicki nigdy nie zmierzał w kierunku cywilizacji 
sakralnej, nie dążył do ustroju teokratycznego, do „klerykalizacji” życia 
społecznego. Sakralizacja byłaby zaprzeczeniem tożsamości katolicyzmu i 
cywilizacji łacińskiej. Inaczej było w religiach pogańskich Babilończyków, 

                                                 
561 Zob:Ks. Michał Poradowski, Dziedzictwo rewolucji francuskiej, Warszawa 1995. 
562 Ks. Michał Poradowski, op.cit., s. 119 
563 Jacek Bartyzel, op.cit., s. 160 



277 
 

Asyryjczyków, Egipcjan, Persów czy Chińczyków, u starożytnych Greków i 
Rzymian. Tam religia była ściśle powiązana z państwem i od niego zależna. 
Podobnie jest w islamie, prawosławiu i wyznaniach protestanckich. 

Nie ma jednak polityki (katolickiej), która byłaby odłączona od 
Idei Boskiej (Opatrzności). Święty Tomasz określa Opatrzność jako 
rozumny układ rzeczy w stosunku do ich celu. Człowiek ma dążyć do swego 
pozaziemskiego, nadprzyrodzonego celu przez doczesne cele – osiągane 
dzięki życiu w rodzinie, wspólnocie narodowej i państwowej. Chrześcijańska 
filozofia polityczna zbudowana była zawsze na zasadzie transcendentalnej 
władzy (władza pochodzi od Boga). 

Wszystkie narody katolickie aż do rewolucji 1789 r., wierzyły, że 
Opatrzność rządzi dziejami i że wobec tego dla realizacji najbardziej 
naturalnych funkcji państwa potrzebne są Boskie auxilia, wsparcie 
Opatrzności. Stąd też fakty takie, jak Śluby Lwowskie Jana Kazimierza, 
pielgrzymki królów na Jasną Górę. Nasi biskupi złożyli w 1956 roku Śluby 
Narodu. Złożyli je w zastępstwie władzy publicznej. W listopadzie tegoż 
roku złożył je także ówczesny Prezydent Rzeczypospolitej na emigracji, 
August Zaleski. Do dziś Śluby te są nieodnowione i niezrealizowane. 

Religią zajmować się powinno państwo nie tylko i nie przede 
wszystkim dla własnej korzyści, tzn. korzyści przyrodzonej obywateli. Bóg 
jest najwyższym celem każdego człowieka, a Łaska wiary jest czymś 
najlepszym, co ludzie, rodziny i narody mogą posiadać. Stąd Civitas, 
Rzeczpospolita powinna otwarcie swą wiarę przed światem wyznawać. 
Wielki naród – pisał przywódca polskiej Narodowej Demokracji Roman 
Dmowski – musi nosić wysoko sztandar swej wiary. 

 Pan Jezus Chrystus jest Królem i trzeba Mu służyć. Taka była 
wiara Kościoła od zawsze, gdy pouczał o obowiązkach książąt 
chrześcijańskich i namaszczał królów podczas koronacji. Taka jest nauka 
Rzymu, wyrażona szczególnie w encyklice Quas primas – o Chrystusie Królu, 
papieża Piusa XI i w liturgicznym święcie Chrystusa Króla. Boga trzeba czci 
dla Niego samego, ale trzeba Go dawać również ludziom. Zaprzeczeniem tej 
zasady jest polityczny naturalizm, prowadzący do wyłączenia życia 
państwowego i polityki spod wpływu prawa naturalnego. Zaprzeczeniem 
prawa Bożego jest także deizm, który nie neguje istnienia Boga, ale w 
praktyce prowadzi do pełnej autonomii człowieka, także w polityce. W 
miejsce „totalizmu etyki” pojawia się totalitaryzm państwowy, omnipotencja 
państwa. W tak urządzonym społeczeństwie „neutralnym światopoglądowo” 
doprowadza się do oficjalnego rozdziału Kościoła i państwa. 

Klasycy konserwatyzmu politycznego potwierdzali prawdę zawartą 
w chrześcijańskiej filozofii politycznej o istnieniu praw będących dziełem 
Stwórcy, praw, które nie mogą by zmienione przez człowieka; prawdę że 
Pan Nasz  - Jezus Chrystus jest Królem państw i narodów, że władza 
pochodzi od Boga i musi być sprawowana w odniesieniu do Jego autorytetu. 



278 
 

Konserwatyści występowali przeciwko oświeceniowej doktrynie 
podporządkowującej politykę woli ludzkiej i wyłączającej życie państwowe 
spod wpływu prawa naturalnego. Poglądy konserwatystów, że państwo 
winno mieć charakter chrześcijański, że oprócz należnych mu zadań 
przyrodzonych musi mieć cel metafizyczny, pomocny do eschatologicznej 
misji Kościoła, były dopełnieniem nauczania Kościoła. Odmienne 
stanowisko wyrażali tzw. katolicy liberalni z ks. de Lamennais na czele. Ich 
tezy „umowy społecznej” i „suwerenności ludu”, przejęte od Rousseau, 
zostały potępione przez Kościół. 

Teoretycy katolickiej nauki społecznej, w imię obrony porządku 
będącego dziełem Boga, występowali przeciwko konspiracji rewolucyjnej. 
Przykładem – pisarstwo Zygmunta Krasińskiego, dla którego metafizycznym 
patronem rewolucji jest Szatan.  Idea rewolucji została potępiona przez 
papieża Grzegorza XVI w encyklice Mirari vos (1832). Ojciec święty potępił 
też tezy o konieczności rozdzielenia Kościoła i państwa, odrodzenia 
Kościoła w duchu liberalizmu, nieograniczonej wolności prasy i słowa. Dwa 
lata później wydaje encyklikę Singularis nos, gdzie piętnuje doktrynalny 
liberalizm, nazywany indyferentyzmem.  Potwierdzeniem tego stanowiska 
było ogłoszenie przez Piusa IX encykliki Quanta cura (1864) z dołączonym 
do niej Sylabusem, czyli wykazem błędów doktrynalnych i społecznych. 
Wśród nich znalazły się następujące tezy: 

„77. W czasach naszych już nie uchodzi, by religię katolicką uważano za 
jedyną religię państwa (...) 

80. Papież może i powinien pogodzić  się i ułożyć  z postępem, liberalizmem 
i nowoczesną cywilizacją (...)”. 

Warto zasygnalizować poglądy ówczesnych polskich 
konserwatystów, wiernych  katolickiej tradycji. I tak, Henryk Rzewuski w 
opublikowanym w „Dzienniku Warszawskim”, cyklu artykułów Cywilizacja i 
religia pisał: „Nie narody powołują władzę ale są jakby do niej powoływane. Ich misja 
dziejowa jest także wyznaczona przez Opatrzność i  to wyznaczona raz na zawsze, 
bowiem prawdy chrześcijańskie zostały raz wypowiedziane i nie ulegną żadnym 
zmianom”. Również w piśmiennictwie stańczyków wyrażany był pogląd o 
jedności interesu polskiego z katolickim. Zarazem pojawiała się obawa, że 
świat bez Boga to świat, w którym Polska może nie odnaleźć swojego 
miejsca. Metafizyczny sens istnienia narodów  podkreślali założyciele 
Zgromadzenia Zmartwychwstańców. Dla księży Semenenki i Kajsiewicza, 
naród to urzeczywistnienie myśli – idei Bożej, byt niezależny w swoim 
istnieniu  od woli ludzkiej. Stąd każdy naród (katolicki) ma do  spełnienia 
określoną misję. Właśnie nie wypełnienie przez Polskę jej  misji i upadek 
wiary w XVIII w., to były zdaniem ks. Semenenki,  przyczyny upadku 
naszego państwa. Zaniku prawdziwej wiary katolickiej dopatrywał się nawet 
wśród episkopatu; zaś jezuitom i pijarom zarzucał nowinkarstwo religijne, a 
wielu duchownym, jak Kołłątajowi i Staszicowi, wprost wyparcie się wiary.  



279 
 

Ksiądz Piotr Semenenko jeden z założycieli Zgromadzenia 
Zmartwychwstanców pisał, że katolicyzm jest najcenniejszą wartością 
narodu polskiego, a wszystko co z nim sprzeczne, prowadzi w konsekwencji 
do zguby w działaniach politycznych. Podstawowym fałszem jest 
oddzielenie narodu od religii, Kościoła i Boga. Rozbicie tej jedności 
powoduje analogiczne skutki, jak w rozłączeniu duszy i ciała człowieka, tj. 
utratę poczucia misji i zadań w dziejach zbawienia. Innym zagrożeniem, 
zdaniem księdza Semenenki, jest odwrócenie hierarchii spraw narodowych i 
Bożych, polegające na przedkładaniu celów narodowych nad 
eschatologiczne. I chociaż zasadniczo polityka ma charakter ziemski i jej 
punkt widzenia jest zasadniczo doczesny, to polityk katolicki nie może nie 
uwzględniać wymiaru transcendentnego. 

Papieże często podkreślali, że nie można Kościoła i państwa 
oddzielać od siebie, że konieczne jest współdziałanie. Wyrazem tego 
powinno być uwzględnienie nakazów etyczno-religijnych w ustrojowych 
rozwiązaniach państwa. W encyklice Immortale Dei Ojciec Św. Leon XIII 
przypomniał, że Bóg podzielił kierownictwo społeczeństwa ludzkiego 
między dwie władze: kościelną i państwową, z których jednej została 
powierzona troska o rzeczy Boże, drugiej zaś o doczesne. Każda z nich w 
swojej dziedzinie jest najwyższą (maxima), a przeto nie podlega żadnej innej 
władzy na ziemi, obie mają ściśle określone granice, a to z natury rzeczy i z 
ich celu płynące, tak że każda ma swoją sferę, w której na mocy 
samodzielnego prawa, może niepodzielnie władać. 

Przeciwieństwem chrześcijańskiej filozofii politycznej jest 
filozofia Rousseau, która źródło władzy umieszcza w ludzie (teoria 
suwerenności ludu). W miejsce Boga pojawia się Lud (demoliberalizm), 
politykę podporządkowuje się woli ludzkiej. W XIX wieku ideologię tę 
przyswajają tzw. liberalni katolicy z księdzem Lamennais. Tezy te były 
potępiane przez papieży, poczynając od Grzegorza XVI (encyklika Mirari 
vos) aż do Piusa XII. W XX wieku poglądy Lamennaisa przyjął w dużym 
stopniu Maritain. Dla Maritaina demokracja to coś więcej niż forma 
ustrojowa, to pewna filozofia życia, pewien stan ducha. Poglądy te, zostały w 
dużym stopniu recypowane w okresie Soboru Watykańskiego II. 

W encyklice rozpoczynającej się od słów „Libertas” z 1888 roku 
papież Leon XIII poświęcił uwagę zagadnieniu wolności i tolerancji. W 
encyklice przedstawił chrześcijańską koncepcję wolności, różnej od wolności 
głoszonej przez liberałów. Papież omawia zagadnienie wolności religijnej, 
której nie należy mieszać z liberalizmem religijnym. Tolerancja nie może być 
identyfikowana z relatywizmem, odnoszącym się do prawdy i przekonań 
religijnych.564 

                                                 
564 Ks. Józef Majka, Katolicka nauka społeczna, Rzym 1986, s. 254-255. 



280 
 

W encyklikach Immortale Dei (1885) i Libertas praestantissimum (1888) 
przypomina, że władza jest niejako mandatariuszem Boga. Państwo nie 
może być bezbożne lub przyjmować linię postępowania wiodącą do 
bezbożności, tj. traktować różne religie na równi z katolicką i obdarzać je 
prawami i przywilejami. 

Leon XIII zwraca uwagę, że nauka Kościoła nie zabrania aby 
władza publiczna znosiła (tolerowała) coś prawdzie i sprawiedliwości 
obcego, po to, aby albo jakieś większe zło ominąć, albo dobro osiągnąć lub 
zachować. Jednakże prawo ludzkie, które z powodu dążenia do dobra 
wspólnego może, a nawet i powinno znosić cierpliwie (toleranter) zło, nie 
może i nie powinno go uznawać ani tym bardziej jako takiego chcieć.565  

Papież Pius XII w Summi pontificatus naucza, że od tego, jak 
urządzone jest społeczeństwo, zależy czy ludzie oddychają życiodajnym 
powietrzem prawdy, czy trującymi zarazkami fałszu. 

Współcześnie tradycyjne rozumienie „tolerancji” zastąpiła 
„ideologia tolerancjonizmu”, która została wypracowana w kręgu 
neomarksistowskiej Szkoły Frankfurckiej z Jürgenem Habermasem i 
Theodorem Adorno na czele. Herbert Marcuse, główny ideolog ultralewicy 
studenckiej z 1968 roku, sformułował pojęcie „tolerancji represywnej”, czyli 
takiej, która zakłada konieczność eliminacji z przestrzeni publicznej 
poglądów i zachowań „nietolerancyjnych” – czyli  najogólniej rzecz ujmując 
– „prawicowych”, a dopuszczaniu do niej wyłącznie „lewicowych”.  

Mamy zatem obecnie do czynienia z odejściem od tolerancji 
„negatywnej”, nawołującej do wzajemnego „znoszenia się”, do pokojowego 
współistnienia ludzi wyznających odmienne poglądy do afirmacji tolerancji 
„pozytywnej”, faktycznie „tolerancji represywnej”, która zyskała sobie nazwę 
„politycznej poprawności” (political correctness).566  

Wybitny filozof, prof. Józef Bocheński OP, autor „100 
zabobonów”, do jednego z nich zalicza zabobon laicyzmu. Współczesne 
państwo laickie („neutralne światopoglądowo”) ma faktycznie charakter 
religijny, co najmniej niechętny religii objawionej. Tymczasem państwo 
uznające prymat prawa naturalnego nad stanowionym nie może odnosić się 
nietolerancyjnie do tych obywateli, którzy nie chcą znać wartości 
chrześcijańskich. Tolerancja, podkreśla ojciec Bocheński, w przeciwieństwie 
do miłości, ma charakter wyłącznie negatywny. Nie można zatem czynić z 
tolerancji cnoty, z której wynika aprobata dla postaw i poglądów odległych 
od norm prawa moralnego.567 

 
                                                 
565 Leon XIII, Libertas (o wolności człowieka), Warszawa 2001, s.31 
566 J. Bartyzel, op.cit,. s.163; Tenże, W gąszczu liberalizmów. Próba periodyzacji  i 
klasyfikacji, Lublin 2004, s.61 
567 Zob. Józef Bocheński, Sto zabobonów, Krótki filozoficzny słownik zabobonów, 
Kraków 1994; J.Bartyzel, Zawracanie kijem Wisły, Gdańsk 1993, s. 59-61. 



281 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Religionistické a filozofické súvislosti 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



282 
 

DIALÓG AKO ZÁKLADNÝ PREDPOKLAD A 
POŽIADAVKA HUMANIZMU 

 
Dušan HRUŠKA & Katarína MAYEROVÁ 

 
 V súčasnosti sa dôležitosť a potreba dialógu v spoločnosti dá 
porovnať s nevyhnutnosťou prijímania potravy. a dokonca pred potrebu 
lásky a obydlia, čo sa môže javiť ako hyperbola, avšak preto, že sme sa bežne 
naučili vnímať dialóg ako niečo sterilné, vyprázdnené a nie ako niečo, čo je 
podmienkou bytia medzi ľuďmi. Dialóg tak pomáha udržať kontinuitu v 
priestore a v čase, avšak dokáže tiež rozumieť prenášanému z minulého do 
prítomného a tak vytvárať a predvídať budúcnosť, a tým participovať na 
utváraní medziľudských vzťahov. V rozhovoroch môžeme odkrývať 
súvislosť (aj keď zdanlivo nemožná) medzi osudmi každého z nás. Naše 
situácie sa ukazujú ako vzájomne príbuzné a k tejto kontinuite nás opäť 
privádza rozhovor.  
 Dialóg sa stane nástrojom, ale aj predmetom poznávania. Práve 
vďaka nemu môžeme k predmetom nášho záujmu pristupovať z rôznych 
uhlov pohľadu. Čím viac prístupov, tým viac perspektív. Skutočný dialóg 
garantuje pluralitu a poskytuje tak možnosť prejavenia (všetkých) hlasov, čo 
vedie najskôr k možnosti prejavenia a následne k tolerancii inakosti. Takýto 
rozhovor bude priestorom, kde bude možné formovať fantáziu, empatiu a 
intuíciu. Skutočný dialóg bude prejavom dôvery k inakosti, ba dokonca bude 
výzvou k tolerancii, k myšlienkovej spolupráci, je signálom ľudskej 
prítomnosti a spolubytia. 
 V súvislosti s prezentovanou problematikou sme sa zamerali na 
otázku dialógu v premýšľaní M. Machovca a R. Rortyho.  

Milan Machovec sa už v predškolskom veku nadchol pre 
benediktínsky liturgický život v kláštore v Emauzách. Emauzský kláštor 
zlikvidovali v r. 1941 nacisti a Machovec stratil zázemie pre svoju vieru. Po 
celý zvyšok svojho života ho bude stále úporne hľadať. Ešte po r. 1945 
navštevuje prednášky v katolíckom seminári. Vo februári 1948 (zrejme pod 
vplyvom Zd. Nejedlého) vstupuje do komunistickej strany. To, v čo dúfal sa 
dá označiť ako spojenie masarykovskej demokracie a socializmu. Rušenie 
mníšskych reholí a popravu Milady Horákovej Machovec sleduje s pocitom 
úplnej bezmoci. V r. 1953 habilituje spisom Husove učenie a význam v tradícii 
českého národa. Machovcove presvedčenie bolo, že filozofia musí byť 
podložená solídnym vedeckým bádateľstvom. Sklamanie z komunistického 
hnutia postupne silnie aj po odhalení stalinistických čistiek a represálií. Spolu 
s tým sa vracia Machovcov (dávny) záujem o náboženstvo. Táto zaujatosť 
pre otázky náboženstva sa stane Machovcovou celoživotnou „vášňou“. Vo 
vzťahu k marxizmu je možné Machovca označiť ako revizionistu. To, s čím 



283 
 

nesúhlasí, je Heglovská dialektika. Odmieta nevyhnutný vývoj dejín, odmieta 
nadosobnú (teda neosobnú) dejinnú zákonitosť, ktorá by bez ľudskej vôle 
a bez ľudskej aktivity viedla k realizácii stále lepších zajtrajškov. Ako červená 
niť sa jeho knihami vinie akcent na ľudskú aktivitu. V týchto intenciách 
Machovec vždy kritizoval akýkoľvek strnulý (uzavretý) dogmatický systém 
ako náboženskej, tak marxistickej proveniencie. Od šesťdesiatych rokov sa 
Machovec pomerne intenzívne stretáva (najskôr na nepravidelných, neskôr 
na pravidelných) s vtedajšími teológmi. Začína protestantskou 
provenienciou, aby sa (na už pravidelných stretnutiach) fórum rozšírilo 
o teológov katolíckej a československej cirkvi. Tak sa dáva do pohybu slávny 
marxisticko – kresťanský dialóg šesťdesiatych rokov. Mená ako K. Rahner, 
Johann Baptist Metz, biskup Rudolph Graber; Jürgen Moltmann a Erich 
Fromm. Na jar r. 1967 usporiadala Československá akadémia vied 
a Spoločnosť sv. Pavla konferenciu v Mariánskych Lázňach, kt. je chápaná 
ako pomyselný vrchol marxisticko – kresťanského dialógu. Machovec prednáša 
na Gregoriánskej univerzite v Ríme a pápež Pavol VI. mu udeľuje uznanie 
za dialóg medzi kresťanstvom a ateizmom. Po udalostiach 68-meho roku 
bol Machovec zbavený profesorského miesta na univerzite, bol vylúčený 
z komunistickej strany. Dvadsať rokov sa živil poskytovaním súkromných 
hodín latinčiny, nemčiny a klavíru. Pôsobil tiež ako organista v katolíckom 
kostole sv. Antona v Holešoviciach. V r. 1987 Machovec dostáva čestný 
doktorát evanjelickej teologickej fakulty v Berne. Od r. 1990 prednáša opäť 
na filozofickej fakulte UK v Prahe a pri príležitosti 70-tich narodenín 
dostáva od Evanjelickej teologickej fakulty UK v súvislosti s jeho 
dialogickým úsilím čestnú medailu. V r. 2003 Machovec vo veku 77 rokov 
zomiera a na pohrebe mu na vlastnú žiadosť znie modlitba z úst biskupa 
Václava Malého.568 

Rorty bol predstaviteľom amerického novopragmatizmu, pričom 
základný rámce jeho filozofie určujú jeho postoje vymedzené predovšetkým 
rôznymi anti-izmamy. Z tejto pozície zavrhuje tradičné chápanie úlohy 
filozofie a chce poukázať na jej užitočnosť v otázkach týkajúcich sa 
praktického života človeka (čiže nie filozofie, ktorá hľadá večné a nemenné 
pravdy). Rorty predstavuje svoj koncept kultúrnej konverzácie, v ktorej má 
dominantné miesto filozofia, resp. filozof. Práve v otázke rozhovoru ako 
takého Rorty ponúka vcelku inovatívny postoj súčasného filozofa. Dokáže 
pragmatickou optikou zdôrazniť miesto človeka v rámci spoločnosti, jeho 
schopnosť a potrebu spolubytia s inými, či nevyhnutnosť demaskovania 
povahy kultúry a zmysel, resp. zmysluplnosť udržať základné nádeje človeka 
a jeho presvedčenie o možnosti uplatnenia slobody, solidarity a kooperácie.  
 

                                                 
568 Porov. NOVÁK, T.: Životopis Milana Machovce. In: Jindrová, K., Tachecí, P., 
Žďárský, P. (eds.): Mistr dialogu Milan Machovec. Praha, Akropolis 2006, s. 11 – 27. 



284 
 

Dialóg ako forma spolubytia 
 Človek potrebuje človeka. Potrebuje kontakt s inými ľudskými 
bytosťami, pretože to je jediný spôsob ako môžeme, okrem práce, bytostne 
vyzrievať.  

Dialóg má nesmierne dlhú prehistóriu. Človek sa od počiatku snaží 
organizovať do rôznych spoločenstiev - kmeňov, rodín, národov a postupne 
na ich rozvoji pracoval a robí tak dodnes. Výsledkom jeho snahy sú rôzne 
menšie spoločenstvá ako napr. pracovné kolektívy, vrstvy, ale aj gangy, 
štátne, umelecké a vedecké inštitúcie a pod. Avšak, ako zdôrazňuje M. 
Machovec, "Kontakt indivíduí však ešte ani zďaleka nemusí byť a nebýva 
dialógom; človek môže žiť nielen "s človekom", ale i "vedľa človeka" bez 
skutočného záujmu o toho druhé..." a ako dodáva, aj "pod človekom".569 
 V dnešnej dobe má človek nekonečné možnosti pre vzájomné 
odovzdávanie informácií. Avšak akýkoľvek kontakt človeka s človekom ešte 
nezaručuje skutočný dialóg. Nezaručuje človeku oslobodenie od pocitov 
osamelosti a z toho vyplývajúceho zúfalstva, opustenosti a zatratenia.  
 Nemali by sme zabúdať, že dialóg neznamená len púhu diskusiu, či 
výmenu názorov. Slovami Machovca, "Dialógom rozumieme najvyššiu 
formu vzájomnej ľudskej komunikácie, pri ktorej sa vo vzájomnom styku 
dvoch (či viacerých ľudí) z oboch strán vedome usilujeme o takéto celkové 
roztvorenie človeka človeku. Dialóg je teda akási cieľavedomá komunikácia, resp. je 
to diskusia bytostná, v ktorej sa "nasadzujú" všetky vnútorné schopnosti 
partnerov, nielen ich vedomosti, či názory".570 Ak chceme načúvať 
druhému, musíme na chvíľu poprieť vlastné ego, vlastné pocity a starosti, 
musíme dospieť nielen k sebaprejaveniu, ale do istej miery aj k sebapopretiu.  
 Na základe toho, čo znamená a ponúka dialóg človeku, celej 
spoločnosti, môžeme ho považovať za cieľ, ale aj nástroj humanizácie. 
Naozaj, dialóg by mal byť základnou požiadavkou humanizmu. Človek by 
mal v rámci dialógu zapojiť všetky zložky osobnosti, teda nielen vedomosti, 
rozumové schopnosti, ale taktiež aj citovú a mravnú zložky. Mal by byť 
schopný otvoriť sa tomu druhému so všetkým, čo k nemu bytostne patrí 
(teda prejaviť nielen svoju silu, ale aj svoju slabosť). Dialóg je akýmsi 
fiktívnym zrkadlom, ktoré nastavujeme jednak sebe, ale zároveň aj tomu 
druhému. Ozajstný dialóg začína, keď sme ochotní prijímať aj vonkajšie, 
"iné", a nezavrhujeme to, čo je odlišné, resp. cudzie.  
 V dnešnej pretechnizovanej dobe (ktorou si chceme uľahčiť našu 
každodennosť) sa postupne obmedzujeme na púhe odovzdávanie si 
informácií. Naša vzájomná bezprostrednosť sa vytráca, postupne sa druhým 
odcudzujeme. Napr. do rozhovorov v rámci dnes dominujúcej 
(elektronickej) komunikácie vstupujeme ako čiastkové bytosti, bez priameho 

                                                 
569 MACHOVEC, M.: Smysl lidské existence. Praha: Akropolis 2008, s. 83. 
570 MACHOVEC, M.: Smysl lidské existence. Praha: Akropolis 2008, s. 87. 



285 
 

kontaktu s tým druhým, bez možnosti sledovať gestá a mimiku toho 
druhého, artikulujeme len časť svojich predstáv, túžob, myšlienok 
prispôsobujúc sa situácii, ba často aj požiadavke toho druhého, vtesnávame 
sa do vybraných dimenzií a pod. Snažíme sa silu vlastného citového 
rozpoloženia (či už pozitívneho alebo negatívneho) vložiť do zavedených 
znakov nahrádzajúcich skutočný úsmev, či smútok, ktoré v konečnom 
dôsledku nedokážu tak intenzívne zasiahnuť ako aktuálne prežívanie s 
druhým. Spejeme k dobe, v ktorej sa stiera rozdiel medzi obrazmi reality a 
realitou samotnou. Možno sa tak blížime ku karteziánskej požiadavke 
čistého rozumu (vedomia) zbaveného emócií, zmyslovosti a telesnosti. Aká 
však môže byť daň za tento "lepší" život? Dokážeme v ňom zotrvať ako 
ľudské (teda predmetné, vzťahové, sociálne) bytosti? Takáto sociálnosť 
(budovaná na neosobných vzťahoch) je vypreparovaná, vyabstrahovaná z 
celostnosti ľudskej existencie. 
  
Existenciálny rozmer dialógu 

To, do akej miery je náš dialóg existenciálny, závisí od miery 
angažovanosti voči druhému. Závisí to od toho, do akej miery nám ide o 
človeka a nie o náš aktuálny osobný triumf, či presadzovanie vlastných 
presvedčení. Ak sme bytostne presvedčení o užitočnosti a prospešnosti 
toho, čo chceme druhému sprostredkovať, musíme sa občas zmieriť aj s 
tým, že niektoré naše zápasy skutočne na čas prehráme. Avšak naša osobná 
angažovanosť a snaha byť v dialógu s druhým človekom môžu len prehĺbiť 
náš záujem o toho druhého. Umením skutočne moderne žiť je umením 
dialógu a naša ochota a schopnosť preniesť riziko z toho druhého na seba 
samého. Pretože ľudský život je taký, že ak ""neprebudím človeka", 
nezískam ani samotnú možnosť "nájsť človeka", pokiaľ pre svoje vlastné 
presvedčenie, pre "svoju vlastnú vec" a pre "toho druhého" neriskujem".571 
 Zmysluplný dialóg sa môže viesť jedine v pluralitných 
spoločnostiach, ktoré sú otvorené (ako sme už spomenuli) inakosti a sú 
ochotné akceptovať a tolerovať názorovú a inú diferenciu. Nie je 
jednoduché prekonať akékoľvek pseudo-demokratické spoločenské 
zriadenia, v ktorých moc ešte stále dominuje či už otvorene, alebo vo svojej 
skrytosti. Ku skutočnému dialógu sa často dostávajú až ľudia na periférii, či 
v malých uzavretých skupinách a spoločenstvách so spoločnými záujmami, 
názormi a podobným životným pocitom. 
 Naše neustále snahy o zvyšovanie kvality všetkých sfér ľudského 
života môžu spieť k znefunkčneniu ľudskej schopnosti spolu komunikovať, 
spolu existovať. Moderná doba (do ktorej sa tak radi štylizujeme) prekypuje 
špecializáciou, organizáciou a súperením politických systémov a skutočný 
dialóg je zriedkavý, alebo žiadny. Paradoxom je, že dialóg v pravom slova 

                                                 
571 MACHOVEC, M.: Smysl lidské existence. Praha: Akropolis 2008, s. 93. 



286 
 

zmysle sa udržiava v modernej spoločnosti v rámci jej zložiek, ktoré sú 
takpovediac nemoderné, resp. tradičné. Dokážu ho udržať uzavreté 
komunity, ale aj vyspelí a mysliví vedci, teda všetci, čo sa snažia poukázať 
(možno s tým aj bojovať) na nebezpečenstvo univerzalizácie, špecializácie. 
Naša doba sa pohybuje v príliš strnulých intenciách a snaží sa vylúčiť zo 
svojho priestoru to, čo je pre spoločnosť a ľudí blízke a potrebné - bytostný 
kontakt človeka s človekom.  
  
Dialóg v konverzácii 

Jednou z centrálnych ideí, na ktorých R. Rorty buduje 
novopragmatizmus je práve idea konverzácie. Jej úlohou nie je viesť 
rozhovor o nemenných problémoch. Predstavuje kultúrny žáner, je to 
rozhovor medzi ľuďmi v najširšom zmysle. U Rortyho je to "druh sociálnej 
praktiky, pre ktorú majú ľudia predpoklady, hoci nie sú dané "ľudskou 
prirodzenosťou"."572 Takáto sociálna praktika by mala smerovať k 
"povznášajúcemu" spôsobu života. Cieľom rortyovsky chápanej konverzácie 
nie je hľadanie pravdy v jej tradičnom zmysle, ba dokonca to nemusí 
nevyhnutne viesť ku konsenzu. Cieľom zmysluplného rozhovoru môže byť 
aj pôžitok z uvedomenia si našej možnosti a schopnosti hovoriť o všetkom, 
hovoriť spolu, viesť rozhovor. 

Rorty bezprostredne spája filozofiu s konverzáciou, ba ju vníma 
ako základný rámec pre jej možné a zmysluplné (slovami pragmatizmu: 
praktické) uplatnenie. Je to filozofia ako konverzácia, ako rozhovor 
o problémoch a nie nárokovanie si na privilegovaný prístup k pravde 
a k hovoreniu o pravdivých veciach. V rámci filozofie, etiky, politiky, ale 
v konečnom dôsledku v rámci akejkoľvek inej disciplíny, či v rámci 
akejkoľvek sféry života človeka je najväčšou hrozbou zamieňanie konverzácie 
za konfrontáciu. Aby sa nám to však nestalo, musíme do konverzácie, do 
akéhokoľvek dialógu vstupovať s bytostným záujmom o toho druhého. 
Dialóg nie je neľudský, je rozhovorom človeka s človekom. Moja „pravda“ 
nie je odosobnená, aj napriek tomu, že je intersubjektívna. Uplatnenie moci 
a dialóg sa vzájomne vylučujú. Cieľom a zmyslom skutočného dialógu nie je 
vlastný úspech za každú cenu. Aj napriek tomu, že naše presvedčenie 
o sprostredkovanej veci je bytostné, máme mravnú zodpovednosť za toho 
druhého, aj keby mal vystupovať v úlohe nášho odporcu. S takýmto 
presvedčením vstupujeme do dialógu, v ktorom by sme mali vnímať v tom 
druhom bezprostredne nášho potenciálneho spojenca.  

Rorty pokladá filozofiu a konverzáciu za dve najdôležitejšie zložky 
kultúry. Do tejto kultúry patria predovšetkým sloboda a solidarita, 
sokratovské cnosti a „ochota hovoriť s ľuďmi, počúvať ich a zvažovať 

                                                 
572 VIŠŇOVSKÝ, E.: Konverzácia musí pokračovať... In: Kritika & Kontext, 2007/34, roč. 
12, s. 29. 



287 
 

dôsledky svojho konania na druhých“.573 V neposlednom rade však apeluje 
aj na potrebu neustáleho pretvárania slovníkov, multivariantnosť prístupov 
a spôsobov vyjadrovania, flexibilitu pravidiel a noriem v rámci akejkoľvek 
kultúrnej spoločnosti. Kultúru konverzácie však Rorty do detailov neopisuje. 
O jej konkrétnej podobe však rozhoduje konkrétna komunita, ktorá ju vedie 
a tak sa pravidlá danej komunity stávajú aj pravidlami konverzácie.  

Kultúra nevyhnutne potrebuje konverzáciu ako nástroj pre ďalší 
rozvoj, pre akýkoľvek progres. Nejde o to, aby sa jej súčasti stávali 
vedeckejšími, nie je nutný čisto vedecký prístup k poznávaniu a vytváraniu 
akýchsi právd o živote, ktorý žijeme. Potrebujeme „byť v rozhovore“ a stať 
sa senzitívnejšími k životu okolo nás. „Len tak môžeme vytvoriť kultúru 
nádeje v lepší ľudský svet, dosiahnuteľný našimi vlastnými silami“.574 
Fundamentálny rozdiel medzi vedou a napr. poéziu by sa mal definitívne 
zotrieť, dôsledkom čoho by bolo, že ľudia by k sebe začali byť vnímavejší, 
čestnejší, citlivejší. K takému „precitnutiu“ by podľa Rortyho mohla prispieť 
hlavne filozofia, pričom význam jej zásahov do praktického (každodenného) 
života človeka by nebol o nič menší ako význam akejkoľvek akademickej 
(resp. vedeckej) disciplíny, ktorá rozširuje naše poznanie.  

Samozrejme, takáto predstava o spoločnosti, ktorej existencia je 
založená na dobre-fungujúcom dialógu má aj svojich kritikov, resp. tých, 
ktorí takúto myšlienku považujú za utopickú. Otázne však môže byť, či títo 
kritici nemajú skôr permanentne na zreteli ľudskú prirodzenosť, ktorej 
upierajú schopnosť zabezpečiť a udržať spomínaný stav. V istom zmysle 
môže Rortyho projekt kultúrnej konverzácie vyznieť utopicky, avšak 
nemôžeme túto ideu vyňať z jeho filozofie ako takej a vysvetliť si ju len 
takto skratkovito. 

Rorty apeluje na potrebu post-filozofickej kultúry, v ktorej má filozof 
svoje významné miesto. Nevystupuje však v úlohe „strážcu racionality“, ani 
„kultúrneho dozorcu“, ale je akýmsi „osvieteným diletantom“ a to v zmysle 
pragmatického sprostredkovateľa medzi rozmanitými spôsobmi rozhovoru. 
Ide o predstavu kultúry, ktorá je predovšetkým „ľudská, príliš ľudská“. V nej 
má teda dominantné miesto človek a všetko, čo sa v nej udeje je výsledkom 
zmysluplného „dialógu“, tolerancie a uznania hodnoty toho druhého, 
uznania jeho užitočnosti. J. D. Caputo poukazuje na to, že ľudské bytie 
rovnako ako konverzácia nie sú ontologicky ukotvené v ničom, okrem seba 
samých.575 Sme odkázaní jeden na druhého, sme tým, čím sme vďaka 
druhým. Sme tým, čím nás robí naša kultúra prostredníctvom konverzácie, 
ktorá v nej funguje, alebo aj nie. Potom je úlohou filozofa hľadať 
                                                 
573 RORTY, R.: Consequences of Pragmatism. New York: Harvester Wheatsheaf 1982, s. 172. 
574 VIŠŇOVSKÝ, E.: Konverzácia musí pokračovať... In: Kritika & Kontext, 2007/34, roč. 
12, s. 31. 
575 Porov. CAPUTO, J. D.: The Thought of Being and the Conversation of Mankind: The 
Case of Heidegger and Rorty. In: Review of Metaphysics, vol. 36, 1983, s. 672. 



288 
 

a ukazovať cestu. Je to „konverzačný terapeut“, ba dokonca „zametač“, 
ktorý pomáha odstraňovať haraburdie minulosti pre lepšiu budúcnosť.576 
Filozofia nestráca svoj význam, pretože môže poukázať nielen na 
podobnosti, ale aj na vzácne odlišnosti medzi rozhovormi, ktoré sa rôznia.  

Pre Rortyho je konverzácia nevyhnutná a musí pokračovať. No 
slovník, ktorým by mala narábať je zrekonštruovaným slovníkom, ktorý by 
sme mali uplatniť v kontexte základných otázok ľudstva ako sú sloboda, 
solidarita, tolerancia, šťastie a nádej.  
 
Život ako rozhovor 

V dnešnej dobe evidujeme v dialógu viac prekážok ako podnetov 
na jeho rozvíjanie. Prílišný individualizmus a egocentrizmus, ktorých 
hlavným zmyslom je vlastniť, mať, ovládať z pozície Ja, sú hlavnými 
príčinami duchovnej krízy našej doby.  

Posledné desaťročia sa „postmoderne modernými“ stali skeptické 
tvrdenia o možnosti nadväzovať rozhovor s inými. Každý z nás sa uzatvára 
do vlastných príbehov, do vlastných životov a odcudzujeme sa navzájom. 
Dostávame sa do pozície, že nedokážeme prekročiť vlastné príbehy 
a nerozumieme si v komunikácii v rámci jazyka. Smrť subjektu každopádne 
znamená aj smrť rozhovoru. Prinajmenšom takého rozhovoru, ktorý dokáže 
spájať zdanlivo nespojiteľné, ale aj to nevyhnutne ľudské.  

Dialóg a schopnosť viesť dialóg a otvoriť sa človeku považujeme 
za jeden z najdôležitejších a dovolíme si tvrdiť, že aj najnevyhnutnejších 
produktov ľudskej spoločnosti. Je to spôsob, akým môžeme prejaviť našu 
spoluprítomnosť a spoluvzájomnosť. Dialóg (najmä dnes) je nevyhnutnou 
podmienkou ďalšieho vývoja v spoločnosti. Rortyovsky povedané, práve on 
predstavuje tú nádej, o ktorú sa môžeme oprieť. Potrebujeme stále viac 
hľadať spôsob oslobodzovania sa od mlčania a snažiť sa o vciťovanie, 
chápanie a utváranie vzťahov, či väzieb. Mali by sme začať hovoriť, ale aj 
dôsledne počúvať a tolerovať inakosť v akejkoľvek podobe. Utvárame sa 
ako sociálne a kultúrne bytosti. Utvárame sa v rozhovore, žijeme v ňom, 
a dialóg je tak určujúcou podobou našej existencie. Akákoľvek 
vyjasňovanie našej situácie v tomto svete sa deje v dialógu. Alebo, ako 
hovorí M. Machovec – (úplne) jasno môže mať v tomto svete iba blbec.577 

 
 
 
 

                                                 
576 Porov. RORTY, R.: Philosophy and the Future. In: Saatkamp, H. (ed.): Rorty and 
Pragmatism. Nashville, Tennessee: Vanderbilt University Press 1995, s. 200 - 202. 
 
577 MACHOVEC, M.: Smysl lidské existence. Praha: Akropolis 2008, s. 29. 



289 
 

ZOZNAM POUŽITEJ LITERATÚRY 
 
CAPUTO, J. D.: The Thought of Being and the Conversation of Mankind: 
The Case of Heidegger and Rorty. In: Review of Metaphysics, vol. 36, 1983, s. 
661-685. 
MACHOVEC, M.: Smysl lidské existence. Praha: Akropolis 2008. 
NOVÁK, T.: Životopis Milana Machovce. In: Jindrová, K., Tachecí, P., 
Žďárský, P. (eds.): Mistr dialogu Milan Machovec. Praha, Akropolis 2006, s. 11 – 
27. 
RORTY, R.: Consequences of Pragmatism. New York: Harvester Wheatsheaf 
1982. 
RORTY, R.: Philosophy and the Future. In: Saatkamp, H. (ed.): Rorty and 
Pragmatism. Nashville, Tennessee: Vanderbilt University Press 1995, s. 197-
205. 
VIŠŇOVSKÝ, E.: Konverzácia musí pokračovať... In: Kritika & Kontext, 
2007/34, roč. 12. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



290 
 

RZECZ O TOŻSAMOŚCI OSOBOWEJ I EDUKACJI 
MIĘDZYKULTUROWEJ – SZKIC PEDAGOGICZNY 

 
Alina SZCZUREK-BORUTA 

 
Abstrakt: Thing about personal identity and cross-cultural education – a pedagogic 
sketch 
The aim of this study is to introduce the relational and communicational approach to 
education and to indicate some consequences arising from accepting of this approach. In the 
course of considerations I’ll indicate the personal approach to education, the identity as the 
task to be performed, the elementary need for relations and interactions within human life, 
I’ll show uniqueness of relations established during cross-cultural education carried out in 
conditions of multicultural society. Proper dimension and meaning of such understood 
education is determined by transcultural process of mutual learning and by the whole – life 
experience of each human being as a person and as a member of society. Developing the 
consciousness of possessing one’s own, unique identity, multicultural education raises in the 
individual the sensitivity both to individual needs and to needs of other people, sensitivity to 
moral values and stimulates their conscious choice. During the process of cross-cultural 
education human being learns the responsibility for who is he, whom he is becoming and 
whom can he be, that is the responsibility for his own choices.  

 
Kluczowe słowa: tożsamość osobowa, wychowanie interkulturowe, 
edukacja międzykulturowa 

 
Wprowadzenie 
Współczesne ujęcia wychowania akcentują perspektywę 

socjologiczną, psychologiczną, normatywną, eklektyczną578 lub 
interakcyjną579. Tej ostatniej poświęcę szczególną uwagę. Celem niniejszego 
opracowania jest bowiem przybliżenie relacyjnego i komunikacyjnego 
podejścia do wychowania oraz wskazanie konsekwencji wynikających z jego 
przyjęcia. W toku prowadzonych rozważań wskażę na osobowe podejście do 
wychowania, na tożsamość jako zadanie do wykonania, na elementarną 
potrzebę relacji i interakcji w życiu człowieka, ukażę specyfikę relacji, do 
których dochodzi w edukacji międzykulturowej realizowanej w warunkach 
społeczeństwa wielokulturowego. 

 
Relacje i komunikacja międzykulturowa  

                                                 
578 Zob. Śliwerski B: Cztery orientacje badawcze w teoriach wychowania. W: Z. Kwieciński, B. 
Śliwerski: Pedagogika. Podręcznik akademicki. T.2, Warszawa: PWN, 2003, s. 28-50. 

579 Zob. Przecławska A. (red.): Relacje między ludźmi jako przedmiot badań pedagogicznych. 
Warszawa: UW, 2003;  Nowak M.: Teorie i koncepcje wychowania. Warszawa: 
Wydawnictwa Profesjonalne i Akademickie, 2008, s. 195-204. 



291 
 

Na gruncie pedagogiki nade często posługujemy się kategoriami 
podmiotowości, tożsamości, dialogu, spotkania, interakcji, komunikacji. 
Proces wychowania - pod wpływem filozofii życia, pedagogiki kultury, 
interakcjonizmu i egzystencjalizmu, a nade wszystko personalizmu - zaczyna 
być rozumiany jako związany z międzyludzką komunikacją i interakcją. Przy 
takim rozumieniu wychowania - jako działania zachodzącego w interakcji i 
komunikacji - koncentrujemy się wokół aktu komunikacyjnego 
przeniesionego w sferę transakcyjnego oddziaływania dwóch osób. 
Środowisko, w którym rozwija się komunikacja międzykulturowa nigdy nie 
jest systemem zamkniętym. Najwięcej aktów komunikacyjnych zachodzi w 
środowisku społecznym, w którym mogą funkcjonować inni ludzie oraz 
oddziaływać inne kręgi kulturowe. Zarówno wpływy osobiste, 
psychokulturowe, jak i społeczno-kulturowe, w których centrum znajduje się 
człowiek działają niczym filtr poznawczy, ograniczający proces postrzegania 
i oceny komunikatów580.  

Występowanie swoistego sprzężenia zwrotnego oraz kołowy 
charakter procesu komunikacji w warunkach zróżnicowania kulturowego 
uwzględnia m.in. model komunikacji międzykulturowej W. Gudykunsta i Y. 
Kima581. Akcentuje on zmienność ról, w jakie wchodzić mogą wymiennie 
nadawca i odbiorca. Na osobiste standardy obu komunikujących się osób 
(także nauczyciela i ucznia), nakładają się różnice jakościowe - związane z 
charakterem środowiska życia, internalizacją wzorów społecznych zachowań 
i preferowanym systemem wartości, pielęgnowanych w płaszczyźnie 
socjalizacji rodzinnej i społeczno-kulturowej. 

W społeczeństwach wielokulturowych istnieje potrzeba 
wychowania do właściwych relacji interakcyjnych i komunikacyjnych. 
Komunikacja międzykulturowa zakłada zawsze relację jednej osoby 
skierowanej na drugą, na pewne ty (drugiego człowieka), ale relacja ta 
dotyczy także treści (rzeczy), relacyjnej pozycji człowieka do innych ludzi (ja-
ty).  

Zdobycie tożsamości, wysiłek samookreślenia zawsze odbywa się w 
relacji z drugą osobą. Interakcja staje się siłą sprawczą dalszego 
pedagogicznego działania. Ważną cechą wychowania jest jego związek z 
człowiekiem. Rzeczywistość wychowania jest jedną z wielu form wyrażania 

                                                 
580 Szerzej na ten temat: Szczurek-Boruta A.: Komunikacja językowa na pograniczu polsko – 

czeskim (Ja – Inni w interpersonalnej przestrzeni społecznej). W: I. Bogoczová, J. Hubáček, H. 
Srpová (red.): Naše a cizí v interetnické a interpersonální jazykové komunikaci. Swój i obcy w 
interetnicznej i interpersonalnej komunikacji językowej. Ostrava: Ostravská Univerzita, 2001, s. 
273-282; taże: Wybrane wyznaczniki komunikacji międzykulturowej. W: J. Nikitorowicz, M. 
Sobecki, D. Misiejuk (red.): Kultury tradycyjne a kultura globalna, konteksty edukacji 
międzykulturowej. T. 1. Białystok:, Wyd. „Trans Humana”, 2001, s. 125–134. 

581 Gudykunst W.B., Kim Y.Y.: Communicating with Strangers. An Approach to Intercultural 
Communication. MA: Addison Wesley Publishing Co., 1984. 60-61. 



292 
 

się człowieka.  W tym kontekście ujmuje wychowanie Klaus Schaller, jako: 
„sposoby i procesy dokonujące się w interakcjach, które istocie ludzkiej 
pozwalają odnaleźć się w swoim człowieczeństwie”582. Odwołuje się on do 
teorii interakcji i komunikacji. Podobny sposób myślenia prezentuje Marian 
Nowak. Jego pedagogika otwarta opiera swoje rozumienie procesu 
wychowania właśnie na teoriach interakcyjnych i podejściach badawczych 
badających podstawowe prawidłowości relacji międzyludzkich583. 
Wychowanie rozumiane jako relacja między wychowankiem a wychowawcą, 
wskazuje na wzajemne oddziaływanie na siebie obu podmiotów, które 
wchodzą ze sobą w interakcję społeczną. Między nimi – jak pisze M. Nowak 
– „zachodzi wymiana informacji, dotycząca treści przekazu wiadomości, 
uczuć, przeżyć, życzeń i potrzeb”584.  

Wychowanie interkulturowe585 dokonuje się w kontekście 
społecznym, jest faktem społecznym jako fakt świadomy i dokonujący się w 
międzyludzkiej komunikacji oraz interakcji. Wymiar relacji i komunikacji 
międzykulturowej jako podstawa do zrozumienia wszelkiego rodzaju 
wychowania i rozwoju każdego człowieka niesie ze sobą potrzebę 
wkroczenia w życie z tendencją wyraźnego zgłaszania swoich oczekiwań i 
potrzeb, przez które manifestuje osoba swoją niewystarczalność i zależność 
od innych. W tym kręgu potrzeb, możemy wyeksponować właśnie potrzebę 
relacji i to takich, które potrafiłyby odpowiedzieć na jego potrzeby. Relacja 
wychowawcza, z tego powodu staje się okazją do promowania w 
wychowanku tych wszystkich pól aktywności, których potrzebę on zgłasza - 
wchodząc w interakcję i komunikując z otoczeniem. Wychowanie 
interkulturowe winno uwzględniać i nieustannie przewidywać wszystkie 
potrzeby: fizyczne, intelektualne, emocjonalne, społeczne, etyczne, religijne. 

 
 Wychowanie jako spotkanie osób 

Bycie osobowe stanowi spełnienie powołania człowieka. Otwiera 
osobowy wymiar relacji społecznych. Tadeusz Gadacz twierdzi, że „Osobą 
staje się człowiek wówczas, gdy otwierając się na dobro, prawdę i piękno, 
uczestniczy w wartościach i je urzeczywistnia, dokonując preferencji zgodnej 

                                                 
582 Schaller K.: Erziehung. W: Wörterbuch der Pädagogik. Bd. 2. Freiburg: Herder, 1977, 

s. 248. 
583 Nowak M.: Podstawy pedagogiki otwartej. Lublin: RW KUL, 1999, s. 287. 
584 Nowak M.: Teorie i koncepcje wychowania. Warszawa: Wydawnictwa Profesjonalne i 

Akademickie, 2008, s. 197. 
585 Szerzej na ten temat: Nowak M.: Komunikacyjny i interakcyjny wymiar wychowania 

interkulturowego. W: T. Lewowicki, J. Urban, A. Szczypka – Rusz (red.): Język, 
komunikacja i edukacja w społecznościach wielokulturowych. Cieszyn – Warszawa:, UŚ – Filia 
w Cieszynie, WSP ZNP, 2004, s. 41-53.  



293 
 

z ich hierarchicznym układem: od wartości najniższych (materialnych), 
poprzez wartości duchowe ku wartościom absolutnym”586. 

Osoba, jak uczy personalizm587, we wszystkich swych aktach jest 
dla innych. Tym, co nie pozwala jej ani utracić swej godności ani stawiać 
własnego dobra nad dobro wspólne, są wartości, w których uczestniczy i 
które urzeczywistnia.  

Papież Jan Paweł II, charakteryzując proces wychowawczy w 
kategoriach języka personalistycznego, pisze: „Wychowanie jest przede 
wszystkim obdarzaniem człowieczeństwem – obdarzaniem dwustronnym. 
Rodzice obdarzają swoim człowieczeństwem dojrzałym nowo narodzonego 
człowieka, a ten z kolei obdarza ich całą nowością i świeżością 
człowieczeństwa, które ze sobą przynosi na świat”588.  Stwierdzenie to 
można odnieść do każdej relacji wychowania, w której wychowawcą obok 
rodzica jest nauczyciel, osoba znacząca, inne osoby w danym środowisku 
lokalnym.  

Człowiek jeśli nieustannie przekracza siebie w kierunku wartości 
buduje swoje człowieczeństwo589. Nie tylko może formować i urabiać swą 
istotę aksjologiczną, ale może również te istotę odkrywać w sobie i dla siebie 
wybierać590, uczestniczyć w procesie stawania się. U samego początku 
wyboru znajduje się akt identyfikacji (świadczą o tym m.in. wyniki badań w 
środowiskach zróżnicowanych kulturowo Jerzego Nikitorowicza591), 
identyfikacja z wartościami rodziny, społeczności lokalnej oraz badania nad 
stanem realizacji zadań rozwojowych Aliny Szczurek – Boruty592. Akt 
świadomego wyboru połączony z refleksją i akceptacją może się rozpocząć 
dopiero wówczas, gdy pierwotne determinacje zostaną postawione pod 

                                                 
586 Gadacz T.: Wychowanie jako spotkanie osób. „Znak” 1991, nr 9, s. 63-64. . 
587 Nowak M.: Pedagogika personalistyczna. W: Z. Kwieciński, B. Śliwerski: Pedagogika. 

Podręcznik akademicki. T.1, Warszawa: PWN, 2003, 232- 247. 
588 Jan Paweł II: List do Rodzin. Poznań: Księgarnia Św. Wojciecha,1994, s. 58.  
589 Stróżewski W.: O urzeczywistnianiu wartości. W: Stróżewski W.: W kręgu wartości. Kraków: 

Wyd. „Znak”1992, s. 41. 
590 Stróżewski W.: O byciu sobą. W: Stróżewski W.: Istnienie i wartość. Kraków: Wyd. „Znak”, 

1981, s. 243-256. 
591 Nikitorowicz J.: Rodzina w zróżnicowanych wyznaniowo i etnicznie społecznościach 

Białostocczyzny. „Sprawy Narodowościowe”, T. 1, z. 1. Poznań: Zakład Badań 
Narodowościowych PAN, 1992; tenże: Socjalizacja i wychowanie w zróżnicowanych 
wyznaniowo i etnicznie rodzinach białostocczyzny. Białystok: Wyd. UW, Filia w Białymstoku, 
1992. 

592 Por.: Szczurek– Boruta A.: Transmisja dziedzictwa kulturowego w rodzinie. W: Lewowicki T., 
Ogrodzka – Mazur E. (red.): Problemy pogranicza i edukacja. Cieszyn: UŚ - Filia w 
Cieszynie, 1998, s. 43 – 61; tejże: Oddziaływania socjalizacyjno – wychowawcze w rodzinie w 
zróżnicowanym środowisku Pogranicza. W: Lewowicki T., Suchodolska J. (red.): Rodzina 
wychowanie wielokulturowość. Cieszyn: UŚ - Filia w Cieszynie, 2000, s. 117–140; oraz 
Zadania rozwojowe młodzieży i edukacyjne warunki ich wypełniania w środowiskach 
zróżnicowanych kulturowo i gospodarczo – studium pedagogiczne. Katowice: Wyd. UŚ, 2007. 



294 
 

znakiem zapytania. Prędzej czy później dochodzi do konfliktu z systemami 
wartości innych ludzi. Konfrontacja tego, co się do tej pory uważało za 
słuszne i ważne, z tym co jest słuszne i ważne dla innych jest dobrą drogą do 
szukania człowieczeństwa w sobie. Rozdarcie między tym co w nas 
rzeczywiście jest, a tym co w nas powinno być, a wreszcie urzeczywistnienie 
dostrzeżonej powinności jest drogą do stawania się człowiekiem. Owo 
stawanie się okazuje się możliwe tylko dzięki rozdziałowi między jest – a 
powinno być. Stawanie się oznacza z konieczności otwartość na stawanie się 
innych ludzi  tzn. współprzeżywanie, współodczuwanie w ich stawaniu się, 
dostrzeganie ich systemów wartości, służy i sprzyja osłabianiu uprzedzeń i 
stereotypów. 

Tożsamość osoby jest przede wszystkim rezultatem jej ciągłego 
wysiłku, zmagania się o pewien wewnętrzny kształt, o życie według wartości. 
Jednostka zachowuje swoją tożsamość, dopóki do takiego wysiłku jest 
zdolna. Istotny udział w stawaniu się (kształtowaniu tożsamości) ma 
spotkanie, rozmowa z drugim człowiekiem. Spotkanie człowieka z 
człowiekiem jest fundamentalnym faktem ludzkiej egzystencji. Martin Buber 
jest np. przekonany, że spotkanie z samym sobą może dokonać się jedynie 
jako spotkanie z innym człowiekiem. M. Buber pisze dosłownie: „Człowiek 
staje się Ja w kontakcie z Ty”593. W spotkaniu tym dochodzi do komunikacji 
w sferze wspólnej dla nich obu (M. Buber nazywa tę sferę  „sferą między”), a 
zarazem wykraczającej poza obręb ich samych, sfera ta jest rzeczywistym 
miejscem i nosicielem międzyludzkiego dziania się. Kształtowanie i 
rozszerzanie tej sfery, która „odpowiednio do ludzkich spotkań konstytuuje 
się za każdym razem od nowa”594 – jak wskazują na to wyniki 
przeprowadzonych badań - jest zaniedbaniem i zaniechaniem współczesnej 
edukacji595. Poszerzanie promienia interakcji, jako wydarzenie spotkania, 
wydaje się rzutować na tożsamość w sposób bardzo istotny.  „Spotkanie 
człowieka z człowiekiem – pisze Józef Tischner – niesie ze sobą taką siłę 
perswazji, że zdolne jest zmienić radykalnie stosunek człowieka do 
otaczającego go świata, ukształtować na nowo sposób bycia człowieka w 
tym świecie, zakwestionować uznawaną dotychczas hierarchię wartości. 
Spotkanie wprowadza człowieka w głąb wielkich tajemnic istnienia, gdzie 
rodzą się pytania o sens i bezsens wszystkiego, co jest”596. 

 Spotkanie z drugim człowiekiem może wywrzeć naprawdę głęboki 
wpływ  na jednostkę, która szuka i próbuje określić samego siebie. Drugi 

                                                 
593 Buber M.: Ja i Ty. Wybór pism filozoficznych. Tłum. J. Doktór. Warszawa: Instytut Wyd. 

PAX, 1992, s. 56. 
594 Tamże, s. 41. 
595 Szczurek-Boruta: Zadania rozwojowe młodzieży i edukacyjne warunki ich wypełniania w 
środowiskach zróżnicowanych kulturowo i gospodarczo – studium pedagogiczne. cyt. wyd., s. 265-
270. 

596 Tischner J.: Bezdroża spotkań. „Analecta Cracoviensia” 1980, T. 12, s. 142.  



295 
 

człowiek bywa pomocny jako świadek narodzin poczucia tożsamości, jako 
ktoś, kto pozwala poprzez swoją obecność odkryć mu swoje 
człowieczeństwo i własną odrębność. Drugi człowiek może być także 
swoistym i godnym naśladowania wzorem. Wtedy zapożyczamy od niego 
własną tożsamość. Taki człowiek potrafi niekiedy wskazać cel życiowy, 
potrafi pchnąć na drogę wielkich wysiłków. I nie musi to być osoba z 
najbliższego otoczenia, np. szkoły. Bogdan Nawroczyński podkreśla: „... to 
decydujące spotkanie nie daje się zorganizować w sposób urzędowy. To jest 
zdarzenie losowe (...). To spotkanie nie należy do planowanego wychowania 
i kształcenia. Takiego spotkania można pragnąć, można szukać, ale nie 
można go mieć przez zapisanie się do szkoły ani na zamówienie, ani za 
pieniądze597. 

Florian Znaniecki598 mając na myśli ten typ oddziaływania 
człowieka na człowieka mówi o „osobistym promieniowaniu” i uważa że 
bywa ono najsilniejsze w przypadku styczności osobistej; ale można odbierać 
go także poprzez pismo i druk (dziś powiedzielibyśmy, poprzez media 
audiowizualne), a także gdy się napotyka na szczególny podziw, a nawet kult 
danej osoby w swym najbliższym otoczeniu. 

We współczesnych społeczeństwach wielokulturowych do 
spotkania dochodzi między reprezentantami odmiennych kultur, płci, ras, 
narodowości. Owo spotkanie, posługując się kategorią międzykulturowości, 
analizowane jest z kilku perspektyw: relacji między podmiotami będącymi 
nosicielami określonych cech kulturowych; statusu i społecznego 
wartościowania kultury w określonych warunkach; uznania i tolerancji dla 
odmienności kultury i jej reprezentantów; wymiany i wzajemnych 
zapożyczeń kulturowych; perspektywy psychospołecznej związanej z 
problemem definiowania tożsamościowego; filozoficznej koncepcji 
człowieka jako jednostki wolnej i odpowiedzialnej. 

Uczestniczący w relacji aktorzy społeczni wnoszą własne systemy 
wartości i normy, z których korzystają w trakcie interakcji z innymi. Zdają 
sobie sprawę z istnienia określonych cech własnej kultury jako przeszkody w 
kontaktach lub jako łącznika w interakcjach kulturowych tego rodzaju. 
Każdy z podmiotów przyswoił sobie określoną kulturę i wyraża ją w 
subiektywnym odczuciu w sposób unikalny i swoisty. Istotna jest 
świadomość faktu, że wszelkie dane kulturowe należy rozumieć jako 
należące do kogoś. Zatem w procesach interakcji zwraca się uwagę na 
problemy zachowania własnej tożsamości, jej modyfikacji, transformacji, 
ustawicznych przemian i przeobrażeń, jednostka bowiem nie stanowi 

                                                 
597 Nawroczyński B.: Dzieła wybrane. Wybór przedmowa i wstęp A. Mońka – Stanikowa. 

Warszawa: WSiP, 1987, s. 315. 
598 Znaniecki F.: Ludzie teraźniejsi a cywilizacja przyszłości. Warszawa: PWN, 1974, s. 331-333. 



296 
 

produktu swojej kultury, a jest jej twórcą i uczestnikiem jako element 
procesu socjalizacji i akulturacji. 

Sytuacja wielokulturowości współczesnego świata jest dostrzegana i 
aktywnie podejmowana w środowiskach oświatowych. Prowadzone są dość 
liczne badania pedagogiczne nad zróżnicowaniami kulturowymi599.  

Badania nad kulturami pograniczy, edukacji grup 
mniejszościowych, procesami kształtowania się tożsamości kulturowej, 
problemami edukacji regionalnej, edukacji wielokulturowej i 
międzykulturowej posiadają już bogate tradycje. Znane są raporty z badań 
prowadzonych w latach 1992-2009 pod kierunkiem Tadeusza 
Lewowickiego600, Jerzego Nikitorowicza601 oraz Zenona Jasińskiego602. W 
2001 roku miał miejsce IV Ogólnopolski Zjazd Pedagogiczny PTP 
obradujący pod hasłem „Pedagogika i edukacja wobec nowych wspólnot i różnic w 
jednoczącej się Europie”, na którym podjęto próbę określenia kierunków 
rozwoju edukacji międzykulturowej. 

Stopniowo postępuje krystalizacja pedagogiki międzykulturowej w 
Polsce. Znaczącymi impulsami do jej rozwoju są procesy integracji 
europejskiej i aktywność polskich pedagogów. I tak np. z inicjatywy 
Tadeusza Lewowickiego powołano w 2004 roku Zespół Pedagogiki Kultury 
i Edukacji Międzykulturowej przy KNP PAN, a w roku 2008 Stowarzyszenie 
Wspierania Edukacji Międzykulturowej. 

 
Tożsamość jako zadanie do wykonania 
Pytanie o tożsamość rozstrzygane jest na gruncie wychowania i 

edukacji. W pedagogice ukazuje się różne konsekwencje procesu pierwotnej i 
wtórnej socjalizacji dla tożsamości. W sposób mniej lub bardziej wyraźny 
wskazuje się na proces transmisji kulturowej, w którym przekazywane są 
treści nowe lub obce dotychczasowemu doświadczeniu kulturowemu. 
Tożsamość okazuje się zadaniem w tym sensie, że wymaga ciągłego wysiłku, 
że skłania do tego, by własny kształt uczynić obiektem swej troski. Wymaga, 

                                                 
599 Zakład Pedagogiki Ogólnej Instytutu Nauk o Edukacji na Wydziale Etnologii i Nauk o 

Edukacji w Cieszynie Uniwersytetu Śląskiego w Katowicach prowadzi od 1990 roku, 
pod kierunkiem naukowym prof. zw. dr hab. Tadeusza Lewowickiego, 
interdyscyplinarne badania nt. „Społecznych, pedagogicznych i kulturowych 
uwarunkowań rozwoju i wychowania dzieci i młodzieży na Pograniczu”. W badaniach 
tych uczestniczą również członkowie innych ośrodków akademickich (z Białegostoku, 
Gdańska, Opola, Poznania, Warszawy, Zielonej Góry), skupieni w latach 1994-2004 w 
Społecznym Zespole Badań Kultury i Oświaty Pogranicza, a obecnie w Zespole 
Pedagogiki Kultury i Edukacji Międzykulturowej KNP PAN. 

600 W serii prac „Edukacja międzykulturowa” od 1992 roku ukazało się już 37 publikacji. 
601 Publikacje pod redakcją Jerzego Nikitorowicza ukazujące się od 1995 roku. 
602 Por.: Jasiński Z., Lewowicki T. Nikitorowicz J. (red.): Potencjał społeczno-kulturowy polskich 

pograniczy. Opole: Wyd. UO, 1998; Jasiński Z., Lewowicki T., Nikitorowicz J. (red.): 
Plany życiowe młodzieży z terenów pograniczy. Opole: Wyd. UO, 2004. 



297 
 

z jednej strony, poszukiwania formy, która pozwalałaby na właściwe 
uchwycenie samego siebie i korygowania tej formy, co jakiś czas w miarę jak 
stajemy się coraz bardziej świadomi. Z drugiej strony, wymaga rozmaitych 
zabiegów samopodtrzymujących, wymaga swego rodzaju pielęgnacji i 
kultywowania czy mówiąc inaczej – poczucia odpowiedzialności za 
określony kształt samego siebie603. 

Tożsamość jest zadana, a nie dana z racji zajmowania określonego 
miejsca w uporządkowanym świecie. Problem tożsamości aktualizuje się w 
momencie utraty bądź zmiany punktów odniesienia, pozwalających własną 
tożsamość określić. Jest zadaniem zarówno wychowawcy, jak i zadaniem 
wychowanka604.   

Prekursorów ujmowania tożsamości jako zadania szukać można w 
filozofii. Inspiracją tego sposobu myślenia mógłby być Plotyn (204-269), 
który wskazywał, że głównym zadaniem człowieka jest zawsze „lepienie 
własnego posągu”. Podobną tezę stawia dziś Jonathan Glover, który sądzi, 
że „nasza tożsamość jest po części czymś, co sami tworzymy. Formowanie 
siebie okazuje się bardziej istotnym aspektem nas samych, niż zwykło się 
zazwyczaj przypuszczać”605. 

Własna tożsamość jest nie tylko określoną potencjalnością (jak u 
Ericha Fromma, 1970), którą winniśmy najpierw sobie uświadomić, a 
następnie zrealizować. Okazuje się ona przede wszystkim zadaniem i 
zobowiązaniem, ponieważ jej zachowanie wymaga odniesienia do kategorii 
dobra i zła. 

Drogę do odkrywania, jak i kształtowania własnej tożsamości 
pojętej jako zadanie do wykonania widział E. Fromm w aktywności 
produktywnej. „Dojrzały i produktywny osobnik czerpie, bowiem swe 
poczucie identyczności z przeżywania siebie, jako podmiotu utożsamiającego 
się ze swą siłą; to poczucie jaźni można wyrazić w formule „jestem tym, co 
robię”606. „Podczas gdy fizyczny wzrost dokonuje się sam z siebie, jeżeli 
zaistnieją odpowiednie warunki to proces narodzin w wymiarze duchowym 
nie postępuje automatycznie. Aby powołać do życia emocjonalne i 
intelektualne potencjalności, aby otworzyć drogę do narodzenia jego Ja – 

                                                 
603 Szerzej na ten temat: Szczurek-Boruta A.: Edukacja i odkrywanie tożsamości w warunkach 

wielokulturowości – szkice pedagogiczne. Cieszyn-Kraków: Wydział Etnologii i Nauk o 
Edukacji Cieszyn, Oficyna Wydawnicza „Impuls”, 2007. 

604 O takim podejściu szeroko wypowiadam się w pracy: Zadania rozwojowe młodzieży i 
edukacyjne warunki ich wypełniania w środowiskach zróżnicowanych kulturowo i gospodarczo – 
studium pedagogiczne. cyt. wyd.  

605 Glover J.: The Philosophy and Psychology of Personal Identity. London: Allen Lane, The 
Penguin Press, 1988, s. 111. 

606 Fromm E.: Niech się stanie człowiek. Z psychologii etyki. Tłum. R. Saciuk. Warszawa – 
Wrocław: PWN, 1994, s. 65. 



298 
 

potrzebna jest aktywność produktywna”607. Fakt ten dostrzegał Jan Paweł II 
- „młodym trzeba stawiać wymagania trudne i jednoznaczne. Trzeba im 
dawać do wykonania zadania, mobilizować do działania, a potem razem z 
nimi podejmować refleksję nad tym działaniem” 608. „Stale odnajduję w 
młodzieży (Jan Paweł II) radość i entuzjazm życia, poszukiwanie prawdy i 
głębszego sensu egzystencji, jaka roztacza się przed nimi z całym jej 
powabem i ukrytymi możliwościami. (...) Te pytania młodzi ludzie zadają 
dziś wszędzie: pytania o sens życia, o właściwą drogę życia. O prawdziwą 
skalę wartości. (...) Pytania te kryją w sobie świadectwo waszych myśli, 
waszych sumień, waszych serc i pragnień. Te pytania mówią światu, że wy 
młodzi jesteście w sposób szczególny otwarci na wszystko, co jest dobrem i 
prawdą”609. 

Narastający zamęt tożsamościowy współczesnego młodego 
pokolenia stanowi bardzo rzeczywiste wyzwanie dla wychowania. W sytuacji, 
kiedy życie traci naturalną ciągłość i rozsypuje się na epizody, tożsamość 
osobowa staje się przedmiotem szczególnych zabiegów wychowawczych. 
Poszukiwanie zagubionej tożsamości jest wyzwaniem dla wychowania. 
Punktem wyjścia jest niezmienna struktura kod genetyczny, właściwości, 
które do kogoś przynależą (w ujęciu Paula Ricoeura610 charakter jednostki), a 
punktem kulminacyjnym zdolność do wierności sobie i odpowiedzialności 
(potrzeba wierności u E. Eriksona i odpowiedzialności u R. Ingardena611. 

Emanuel Levinas mówi „bycie mną oznacza niemożność ucieczki 
przed odpowiedzialnością (...) Ten wybuch tożsamości w byciu dokonuje się 
jako wyrastanie odpowiedzialności (...) Jedyność ja – pisze dalej E. Levinas - 
polega na tym, że nikt nie może odpowiadać zamiast mnie. 
Odpowiedzialność (...) potwierdza moją tożsamość (...) Nie można uciec 
przed odpowiedzialnością”612. Idąc dalej tym tokiem myślenia wypada 
zauważyć, że jeśli zatem tożsamość traktujemy jako zadanie do wykonania 
przez jednostkę, zadanie, w którego realizacji może brać czynny udział, to 
jego wykonanie zależy od odpowiedzialności, z jaką traktuje jednostka siebie 
i swoje życie E. Fromm pisze, „człowiek jest jedyną istotą, która może 
zrozumieć siły, jakim jest przyporządkowana i która dzięki temu może brać 
czynny udział w kształtowaniu swego losu. Wszystko zależy od 

                                                 
607 Tamże, s. 80. 
608 Jan Paweł II: Lekcje „Młodość”. Oprac. A. Domosławski, M. Lizut. „Gazeta Wyborcza”, 

29 IV2005. 
609 Jan Paweł II: Kazanie na mszy św. w Bostonie 1 X 1979. W: Jan Paweł II: Lekcje „Młodość”. 

Oprac. A. Domosławski, M. Lizut. „Gazeta Wyborcza” 29 IV2005. 
610 Ricoeur P.: Tożsamość osobowa. W: Ricoeur P.: Filozofia osoby. Tłum M. Frankiewicz. 

Kraków: Wyd. Naukowe PAT, 1992, s. 33-34. 
611 Ingarden R.: Człowiek i czas. Książeczka o człowieku. Kraków: Wyd. Literackie, 1972. 
612 Levinas E.: Ślad innego. W: Filozofia dialogu. Wybór. Opracował. B. Baran. Kraków: Wyd. 

„Znak”, 1991, s. 222-223. 



299 
 

odpowiedzialności, z jaką traktuje siebie i swoje życie, wszystko zależy od 
odwagi bycia sobą i bycia dla siebie”613. Na tym tle pojawiają się zadania dla 
edukacji: budować, kształtować odpowiedzialność za siebie i swoje życie, 
pomagać jednostce, tak by jej nie wyręczać, zwalniać z odpowiedzialności, 
nie dopuszczać do odsuwania się od odpowiedzialności pedagogów, np. 
antypedagogika. 

Niezwykły fenomen człowieka, który żyje wciąż zwrócony ku 
sobie, wnikliwej analizie poddał Karol Wojtyła – mało znany u nas jako 
antropolog. W przeżyciu – pisze Karol Wojtyła – „odsłania się cała osobowa 
struktura samostanowienia, w którym człowiek odnajduje swoje ja. (...) 
Dynamiczna struktura samostanowienia mówi człowiekowi za każdym 
razem, o tym, że jest sobie samemu dany w swoich czynach, w 
wewnętrznych rozstrzygnięciach sumienia, jako ten, który stale sobie jest 
zadany, który musi stale potwierdzać, sprawdzać a przez to samo stale 
zdobywać dynamiczną strukturę swego ja  daną mu jako samo-posiadanie i 
„samo-panowanie”614. 

W psychologii tożsamość także traktowana jest jako zadanie do 
wykonania przez człowieka. Dążenie do tożsamości i integralności można 
określić jako potencjał rozwojowy człowieka, jako jego witalność. Jej 
przeciwieństwem będzie słabość w postaci zamętu, dysfunkcji, dezintegracji 
czy anomii. Witalność oznacza bowiem zdolność do radzenia sobie z 
konfliktami, które nieustannie towarzyszą procesom rozwojowym i 
dążeniom do pełnego zrealizowania swojego człowieczeństwa. Dla 
pedagogów podejście takie oznacza gotowość budowania tożsamości na 
fundamentach (genetyczne wyposażenie, doświadczenia ze środowiska 
rodzinnego, kulturowe wzorce), przy aktywnym własnym udziale jednostki, 
która staje się, podejmuje trud tożsamościowy. Człowiek bowiem, obok 
swych cech indywidualnych, a w znacznej mierze od nich niezależnie, jest 
odbiciem i reprezentantem typu kultury własnego środowiska, własnej grupy 
terytorialnej jest, więc nosicielem postaw, społecznych wartości i innych 
cech ukształtowanych według obowiązującego wzoru kulturowego.  

To, że jesteśmy zdeterminowani w jakimś zakresie cechami 
indywidualnymi i kulturą nie musi oznaczać, całkowitej determinacji, 
zdolność człowieka do działania powoduje, że podlega on nieustannym 
przemianom. Pozostaje pewien zakres wolności, który ludzie starają się 
poszerzać na różne sposoby pomimo naturalnych ograniczeń np. uczą się 
języków obcych, by przekraczać granice własnej kultury, poszerzają 
zdolności do działania. To pole wolności, choć nie tak rozległe, ma jednak 
charakter dynamiczny. „Tylko człowiek potrafi bowiem wyobrazić sobie 

                                                 
613 Fromm E.: Niech się stanie człowiek. Z psychologii etyki. Tłum. R. Saciuk.. cyt. wyd., s. 203. 
614 Wojtyła K.: Podmiotowość i to, co nieredukowalne w człowieku. „Ethos” 1988, nr 2/3, s. 21-

28. 



300 
 

siebie samego w innym kształcie, w innej postaci, niż ta, jaka została mu 
dana. I tylko człowiek może odkryć w sobie możliwości, których jeszcze nie 
zrealizował, możliwości potencjalne, które na swą realizację dopiero czekają. 
Może zatem odkryć, jaki jest, ale także, jaki mógłby być”615. Pozwala mu to 
zrozumieć, że jego ostateczny kształt pozostaje do pewnego stopnia w jego 
własnym ręku, w jego własnej mocy, że jego tożsamość jest mu nie tylko 
dana, ale i zadana. „Ów możliwy kształt czy forma jaźni nie objawia się 
oczywiście od razu w całej pełni. Trzeba ją dopiero odnaleźć, trzeba ją 
dookreślić. Mówiąc inaczej – ów kształt musi się dopiero stać. Przyglądając 
się sobie samemu, można, zatem odkryć nie tylko względnie stałe 
właściwości swego bytu, czyli to, jak zostaliśmy sobie dani. Można chyba 
przede wszystkim odkryć siebie jako dążenie do pewnej postaci możliwej, 
jako pewien wysiłek wzrastania”616. 

Nie posiadamy tożsamości, musimy ją wynaleźć – stwierdza 
antropolog Kirsten Hastrup617 na podstawie eksperymentu, jakiemu poddała 
własną tożsamość stawiając się w roli „przedmiotu” badań. Tożsamość 
okazuje się zadaniem w tym sensie, że wymaga ciągłego wysiłku, że skłania 
do tego, by własny kształt uczynić obiektem swej troski. Wymaga, z jednej 
strony poszukiwania formy, która pozwalałaby na właściwe uchwycenie 
samego siebie i korygowania tej formy, co jakiś czas w miarę jak stajemy się 
coraz bardziej świadomi. Z drugiej strony, wymaga rozmaitych zabiegów 
samopodtrzymujących, wymaga swego rodzaju pielęgnacji i kultywowania 
czy mówiąc inaczej – poczucia odpowiedzialności za określony kształt 
samego siebie. 

Interesujące próby określenia istoty wychowania i jego celów w 
aspekcie tożsamości można odnaleźć w dokonaniach Andrei Folkierskiej618 i 
Andrzeja Thorzewskiego619. W ujęciu A. Folkierskiej „wychowanie 
rozumiane jest jako zdobywanie w wysiłku bycia tożsamości „ja”, jest 
pytaniem o to „ja”, o podmiotowość, o warunki, możliwości podmiotu jako 
podmiotu świadomego, kształtującego się w samowiedzy”620. A. 
Tchorzewski określa wychowanie jako szczególny byt społeczny, którego 
cechą konstytutywną jest relacja między podmiotami, w której podmiot 
wychowujący kierując się powszechnym dobrem umożliwia podmiotowi 
wychowywanemu zdążanie do uzyskiwania własnej tożsamości. Właśnie 
owo zdążanie i uzyskiwanie przez podmiot wychowywany swojej tożsamości 

                                                 
615 Malicka M.: Ja to znaczy kto? Rzecz o osobowej tożsamości i wychowaniu. Warszawa: Wyd. 

„Żak”, 1996, s. 156. 
616 Tamże, s. 156. 
617 Hastrup K.: Poza antropologią. Antropolog jak przedmiot przedstawienia dramatycznego. 

„Konteksty” 1998, nr 2, s. 27. 
618 Folkierska A.: Pytanie o pedagogikę? Warszawa: Wyd. UW, 1990. 
619 Tchorzewski A. (red.): Wychowanie w kontekście teoretycznym. Bydgoszcz: Wyd. WSP, 1997. 
620 Folkierska A.: Pytanie o pedagogikę? cyt, wyd,, s. 240.  



301 
 

przez przyjęcie orientacji wartościującej stanowi cel tak pojętego 
wychowania. 

Kwestię wysiłku kształtowania tożsamości podnoszą także 
Zbigniew Kwieciński, w ujęciu edukacji621 i Jerzy Nikitorowicz, w kontekście 
edukacji międzykulturowej i życia w społeczeństwie wielokulturowym622. 
Edukacja ujmowana jest przez Z. Kwiecińskiego „jako proces sprzyjający 
takiemu rozwojowi i wykorzystaniu posiadanych możliwości jednostek, aby 
w maksymalnym stopniu stały się świadomymi i twórczymi członkami 
wspólnoty społecznej, narodowej, kulturowej i globalnej oraz aby stały się 
zdolne do aktywnej samorealizacji własnej, niepowtarzalnej i trwałej 
tożsamości, zdolne do rozwijania własnego „ja” poprzez podejmowania 
„zadań ponadosobistych”, poprzez utrzymywanie ciągłości własnego „ja” w 
toku spełniania zadań dalekich”623. Podobne ujęcie proponuje Krzysztof 
Rubacha624 wskazując na to, że tożsamość wyszła ze sfery podświadomości 
w sferę świadomości i jest zadaniem współczesnej edukacji.  

Kształtowanie tożsamości jako naczelny cel wychowania wsparty 
socjologiczną argumentacją przedstawia m.in. Piotr Sztompka625. 

Pytania o tożsamość człowieka są pytaniami zasadniczymi z punktu 
widzenia człowieka, pytaniami ważnymi zarówno dla edukacji, jak i dla 
całego społeczeństwa. Tożsamość nie bywa nigdy zwyczajnie dana, tzn. 
mnie pojawia się automatycznie, ale stanowi rezultat trwałego wysiłku 
egzystencjalnego (takie stanowisko jest typowe dla filozofii, psychologii, 
ostatnio także  dla pedagogiki). 

Stawiane przed edukacją zadanie kształtowania tożsamości 
formułowane jest, z jednej strony, przez potrzeby jednostki, z drugiej 
natomiast - przez potrzeby państwa demokratycznego. Według Anny Wolff-
Powęskiej „państwo demokratyczne wymaga zbiorowej tożsamości, 
oznaczającej m. in. poczucie solidarności i gotowości do wspólnotowego 

                                                 
621 Kwieciński Z.: Dziewięciościan edukacji (składniki i aspekty – potrzeba całościowego ujęcia). W: 

Jaworowska T., Leppert R.: Wprowadzenie do pedagogiki. Kraków: Oficyna Wyd. 
„Impuls”, 1996. 

622 Nikitorowicz J.: Typy tożsamości człowieka w społeczeństwie zróżnicowanym kulturowo. W: 
„Chowanna”. T.1. Nauki o wychowaniu w ponowoczesnym świecie. Katowice: Wyd. UŚ, 2003, 
s. 50-66. 

623 Kwieciński Z.: Socjopatologia edukacji. Olesko: MWN, 1995, s 13-14. 
624 Por.: Rubacha K.: Edukacja jako przedmiot pedagogiki i jej subdyscyplin. W: Kwieciński Z., 
Śliwerski B. (red.): Pedagogika. Podręcznik akademicki. T. 1. Warszawa: PWN, 2003, s. 21-
33; tenże: Nowe kategorie pojęciowe współczesnej teorii wychowania. W: Kwieciński Z., 
Śliwerski B. (red.): Pedagogika. Podręcznik akademicki. T. 2. Warszawa: PWN, 2004, s. 59-
67. 

625 Sztompka P.: Czas społeczny, czas biograficzny, czas pedagogiczny. W: Palka S., wybór i 
opracowanie: Szanse naukowego rozwoju pedagogiki. Zeszyty Naukowe Uniwersytetu 
Jagiellońskiego. DCCCXXV. Prace Pedagogiczne, z. 6, Kraków: UJ, 1987, s. 87-96. 



302 
 

wysiłku, twórczego tworzenia, ale i wspólnego znoszenia trudów i ciężarów 
budowy nowego systemu”626.  

Związki między polityką i edukacją wyrażają się w celowym 
charakterze oddziaływań edukacyjnych i politycznych. Zasadniczym celem 
edukacji w społeczeństwie obywatelskim – jak twierdzi R. Meighan627 - jest 
nie tyle porządkowanie wiedzy i wyjaśnianie, co aktywizacja społeczna. 
Demokracja potrzebuje obywateli posiadających zdolność do zadawania 
pytań, twórczego krytycyzmu, kwestionowania opinii i umiejętności dialogu. 
Stąd tak ważne jest rozwijanie autonomii myślenia i działania. Zasadami 
edukacji w społeczeństwie obywatelskim - w ujęciu Z. Kwiecińskiego628 - są 
zasada wolności, otwartości na wiedzę oraz zasada wielostronnej aktywności 
(Z. Markocki629). Na dążeniu do przenikania się aktywności intelektualnej z 
„aktywnością” motywacyjną, emocjonalną i zewnętrzną - obywatelską 
szczególnie zależy rozwijającym się społeczeństwom demokratycznym. 
Instrumentem realizacji określonej ideologii edukacyjnej eksponującej 
równość wszystkich obywateli, ochronę praw człowieka, wolność jednostki 
uwzględniającą wolność innych osób (wolność w kontekście społecznym) i 
podmiotowość obywateli jest wychowanie. Takie zadania edukacji dostrzegli 
m. in. przez przedstawicieli pedagogiki krytycznej. Edukacja - według H. A. 
Girouxa630 - oznacza dociekanie nad kruchością tożsamości, wraz z jej 
poruszaniem się po pograniczach, przekraczanych w rozmaitości języków, 
doświadczeń i głosów.  

Liczne dokumenty międzynarodowe określające cele i zadania 
edukacji z coraz większym nasileniem mówią o kształtowaniu tożsamości. 
Przykładowo w Artykule 29 Konwencji Narodów Zjednoczonych 
dotyczącej praw dziecka (UNICEF, dokumentacja nr 6) wśród różnych 
celów wychowania: pełny rozwój osobowości dziecka, jego duchowych i 
fizycznych zdolności; przekazywanie dziecku szacunku dla praw i wolności 
człowieka; przygotowanie dziecka do życia w wolnym społeczeństwie w 
poczuciu odpowiedzialności, w duchu zrozumienia, pokoju, tolerancji, 
równouprawnienia płci i przyjaźni między wszystkimi narodami; znalazło się 

                                                 
626 Wolff - Powęska A.: Kryzys tożsamości w krajach Europy Środkowej w zakresie tożsamości. 

„Przegląd Zachodni” 1997, nr 4, s. 4-5. 
627 Meighan R.: Socjologia edukacji. Toruń: Wyd. UMK, 1993. 
628 Kwieciński Z.: Demokracja jako wyzwanie i zadanie edukacyjne. W: Melosik Z., 

Przyszczypkowski K. (red.): Wychowanie obywatelskie. Studium teoretyczne, porównawcze i 
empiryczne. Toruń-Poznań: Wyd. „Edytor”,1998. 

629 Markocki Z.: Edukacja obywatelska młodzieży zintegrowanym procesem wychowania. W: 
Żebrowski J. (red.): Edukacja w społeczeństwie obywatelskim  i system wartości. Gdańsk: Wyd. 
GTN, 1996. 

630 Giroux H. A.: Pedagogia pogranicza w wieku postmodernizmu. W:  Kwieciński Z., Witkowski 
L. (red.): Spory o edukację. Warszawa:  IBE, 193, s. 140-162. [Tytuł oryginału: Border 
Pedagogy in the Age of Postmodernism. Referat wygłoszony na seminarium UMK o 
nazwie “Nieobecne dyskursy”]. 



303 
 

przekazanie dziecku szacunku dla środowiska, przekazywanie dziecku 
szacunku do rodziców, jego kulturowej tożsamości, języka, wartości a także 
kultur innych niż jego własna. 

Zmiany dokonujące się na kontynencie europejskim, związane m. 
in. z rozszerzaniem granic Unii Europejskiej rodzą także nowe wymagania 
pod adresem edukacji. Od edukacji wymaga się by podejmowała zadania 
związane z kształtowaniem tożsamości europejskiej. Kwestie te dostrzegają 
różne raporty oświatowe. W raporcie dla UNESCO Międzynarodowej 
Komisji do spraw Edukacji dla XXI wieku, opracowywanym pod 
przewodnictwem Jacques’a Delorsa, zawarto m. in. takie wskazanie: (...) 
Wymóg solidarności w skali planetarnej zakłada przezwyciężenie tendencji 
do zamykania się w sferze własnej tożsamości na rzecz zrozumienia innych, 
opartego na poszanowaniu różnic. Odpowiedzialność edukacji w tym 
zakresie jest podstawowa i delikatna zarazem, albowiem pojęcie tożsamości 
można odczytywać w dwojaki sposób: afirmacja własnej różnicy, 
poszukiwanie podstaw własnej kultury, umacnianie solidarności grupy mogą 
stanowić dla każdej jednostki postawę pozytywną i wyzwalającą; lecz źle 
pojęty ten rodzaj rewindykacji utrudnia, a nawet uniemożliwia spotkanie i 
dialog z innymi”631. 

Współczesna młodzież – jak twierdzi R. L. Burden - musi uczyć się 
„jak uczyć się samodzielnie, jak poddawać krytycznej refleksji to, czego 
nauczyła się, jak dochodzić do odpowiednich wniosków w sytuacji 
podejmowania decyzji poznawczych, społecznych, etycznych. i 
politycznych”632. 

„Rolą edukacji – czytamy w kolejnym raporcie „Przyszłość świata” 
opracowanym przez b. dyrektora generalnego UNESCO Federico Mayora  – 
jest przede wszystkim przygotować obywateli odpowiedzialnych wobec 
przyszłości. To edukacja jest żywicielką postaw obywatelskich, bo uczy nas 
nie tylko, jak wiedzieć i działać, lecz również jak żyć wspólnie. Toteż 
odpowiedzialność UNESCO, podobnie jak wszystkich instytucji 
edukacyjnych, jest ogromna. (...) Edukacja oznacza przede wszystkim 
zwycięstwo panowania nad sobą i niezależności osobistej. Edukacja oznacza 
zdolność refleksji i samodzielnego podejmowania decyzji, bez ulegania 
wpływom. Oznacza nabytą zdolność do myślenia, a więc do pamiętania i 
porównywania. Pamięć i porównywanie stanowią dwa podstawowe wymiary 
etyki”633. 

                                                 
631 Delors J.: Edukacja. Jest w niej ukryty skarb. Warszawa:  Stowarzyszenie Oświatowców 

Polskich, Wydawnictwo UNESCO, 1998. 
632 Burden R. L.: Trends and Developments in Educational Psychology. “International Perspective 

School Psychology International” 1994, Vol. 15, s. 293-347. 
633 Mayor F.  we współpracy z J. Bindém: Przyszłość świata. Warszawa: Fundacja Studiów i 

Badań Edukacyjnych, 2001, s. 491- 492. 



304 
 

W tym miejscu, z uwagi na własne doświadczenia badawcze oraz 
problematykę tego opracowania, pragnę odwołać się do edukacji 
międzykulturowej634, która jest koncepcją na tyle otwartą i dynamiczną, że 
wydaje się być możliwa na jej gruncie jednoczesna realizacja często 
sprzecznych celów i zadań zróżnicowanego społeczeństwa. Droga do 
uczestnictwa w kulturze europejskiej – stwierdza J. Nikitorowicz - prowadzi 
poprzez przeżycie własnej tożsamości i stąd potrzeba udzielenia jednostkom 
i społecznościom regionalnym wielorakiej pomocy w procesie wdrażania do 
dostrzegania „innego”, rozwijania własnej tożsamości kulturowej poprzez 
komunikację z innymi i w toku tej komunikacji do wzajemnego wzbogacania 
kulturowego. 

Zadania edukacji międzykulturowej w tym kontekście obejmują: 
- poznawanie i zrozumienie siebie, własnej kultury, świata 

zakorzenienia, ojczyzny prywatnej; 
- przezwyciężanie tendencji do zamykania się w sferze własnych 

wartości, własnego kręgu kulturowego na rzecz otwarcia i 
zrozumienia innych, poszanowania różnić i traktowania ich jako 
czynnika rozwojowego;  

- wdrażanie do zauważania i poznawania „innego”, kształtowanie 
wrażliwości i umiejętności współdziałania635. 

Oczekiwania te wzajemnie się wykluczają, oparte na przeciwnych 
paradygmatach różnicy i współistnienia, realizowane są jednak pod 
wspólnym sztandarem wolność, równość, odpowiedzialność i skuteczność.  

Migracje i dokonujące się procesy demokratyzacji uruchomiły 
poczucie odrębności i kreowanie własnego Ja oraz spowodowały 
kształtowanie się tożsamości podwojonej, rozproszonej czy 

                                                 
634Problematyka edukacji międzykulturowej rozwijana i podejmowana jest m.in. w pracach  

Lewowicki T., Ogrodzka-Mazur E., Szczurek-Boruta A. (red.): Edukacja międzykulturowa 
w Polsce i na świecie. Katowice: Wyd. UŚ, 2000; T. Lewowicki, A. Szczurek-Boruta (red.): 
Szkoła na pograniczach. Katowice, Wyd. UŚ, 2000; Lewowicki T., Ogrodzka-Mazur E., 
Urban J. (red.): Społeczne uwarunkowania edukacji międzykulturowej. T.1. Konteksty teoretyczne. 
Cieszyn – Warszawa – Toruń: Wydział Etnologii i Nauk o Edukacji Uniwersytetu 
Śląskiego – WSP ZNP w Warszawie – Wydawnictwo Adam Marszałek, 2009; 
Lewowicki T., Szczurek-Boruta A., Grabowska B. (red.): Społeczne uwarunkowania 
edukacji międzykulturowej. T.2. Problemy praktyki oświatowej. Cieszyn – Warszawa – 
Toruń: Wydział Etnologii i Nauk o Edukacji Uniwersytetu Śląskiego – WSP ZNP w 
Warszawie – Wydawnictwo Adam Marszałek, 2009; Nikitorowicz J.: Edukacja 
międzykulturowa. Założenia i realizacja. „Rocznik Pedagogiczny” 2004, nr 27; 
Nikitorowicz J.: Kreowanie tożsamości dziecka. Wyzwania edukacji międzykulturowej. Gdańsk: 
GWP, 2005; Nikitorowicz: Edukacja regionalna i międzykulturowa. Warszawa: 
Wydawnictwa Akademickie i Profesjonalne, 2009.  

635 Nikitorowicz J.: Idea i cel edukacji międzykulturowej. „Problemy Opiekuńczo–
Wychowawcze” 1995, nr 6. 



305 
 

rozszczepionej”636. W sytuacji, gdy z jednej strony, ujawniają się 
nacjonalizmy i fundamentalizmy, nierówności i dominacja, z drugiej zaś 
mamy możliwość doświadczania wolności, podmiotowości, możemy 
modyfikować, działania w zależności od potrzeb, wybierać z różnorodnych 
ofert aksjologicznych i tym samym kształtować postawy otwartości, 
tolerancji, ustawicznego samodoskonalenia i samorealizacji szczególnie ostro 
rysują się pytania o możliwości, a raczej powinności edukacji w tym zakresie.  

Zadania wynikające z edukacji międzykulturowej stale towarzyszą 
ludziom, wynikają z codziennych sytuacji życiowych, kontaktów 
społecznych. Wydaje się, że jednak, że w powszechnym odczytaniu sprawy 
edukacji międzykulturowej nie są zrozumiałe i realizowane zgodnie z 
przewodnimi ideami tej edukacji637. 

Edukacja wielokulturowa opiera się na teorii pluralizmu 
kulturowego, który odrzuca ideę asymilacji i uznaje trwałość kultur 
grupowych. Zakłada, że można zrekompensować braki edukacyjne dzieci z 
grup mniejszościowych. Skupia się głównie na poznaniu Innego, modyfikacji 
stereotypów i uprzedzeń. Nie ogranicza się tylko do różnic rasowych, 
etnicznych czy religijnych, ale także do różnic wynikających z języka, płci, 
klasy społecznej, czy odmienności indywidualnej. Z kolei edukacja 
międzykulturowa przechodzi od zauważonej już wielości do interakcji kultur. 
Jej celem nie jest budowanie zunifikowanej kultury globalnej, lecz 
poszerzanie własnej tożsamości jednostkowej i społecznej przez kontakt z 
innymi kulturami oraz propagowanie postaw tolerancji i dialogu638. Jak pisze 
Tadeusz Lewowicki „(...) edukacja międzykulturowa prowadzić ma do 
otwarcia się na inne społeczności i kultury, do możliwie szerokiego 
poznawania Innych i ich kultur, do wzajemnego czerpania z dorobku, do 
wzajemnego wspierania kultur. Troska o własną kulturę i tożsamość ma więc 
być połączona z dążeniami poznawczymi, kształtowaniem pozytywnych 
postaw i kooperacją, wzajemnie wzbogacającą wymianą (w różnych 
dziedzinach życia) z ludźmi różnych narodowości, różnych ras, kultur, 
wyznań i religii. A zatem zamiast głównie „obok” ludzie (i ich kultury) 

                                                 
636  Nikitorowicz J.: Wielopłaszczyznowa i ustawicznie kreująca się tożsamość w społeczeństwie 

wielokulturowym a edukacja międzykulturowa. W: Nikitorowicz J., Sobecki M., Misiejuk D. 
(red.): Kultury tradycyjne a kultura globalna. Białystok : Wydawnictwo Uniwersyteckie 
„Trans Humana”, 2001, s. 20. 

637 Szerzej na ten temat wypowiadam się w moich pracach m.in.: Szczurek-Boruta A.: 
Zadania rozwojowe młodzieży i edukacyjne warunki ich wypełniania w środowiskach 
zróżnicowanych kulturowo i gospodarczo – studium pedagogiczne. cyt. wyd.; Edukacja i odkrywanie 
tożsamości w warunkach wielokulturowości – szkice pedagogiczne. cyt.wyd.; Cultural Identity of 
Youth and Multicultural Education – empirical study. „The New Educational Review” 2007, Vol. 
11, No. 1. 

638 Szerzej na ten temat wypowiada się: Nikitorowicz J.: Kreowanie tożsamości dziecka. 
Wyzwania edukacji międzykulturowej. cyt. wyd.. 



306 
 

powinni być i działać „razem”, wspólnie dla dobra uczestniczących 
jednostek, społeczności i ich kultur”639. 

Zarówno edukacja wielokulturowa, jak i edukacja międzykulturowa 
mieszczą się w centrum zagadnień społecznych. Ich znaczenia dla przebiegu 
i jakości życia jednostek oraz społeczeństw nie sposób przecenić. Z 
perspektywy jednostki to szansa na umiejętne poruszanie się we 
współczesnym świecie, twórcze kreowanie przebiegu własnego życia, szansa 
na aktywne obywatelstwo postrzegane w wymiarze europejskim, a także 
czynnik warunkujący utrzymanie się na coraz bardziej wymagającym rynku 
pracy.  

Edukacja międzykulturowa wykracza poza tradycyjny podział na 
edukację wstępną i dalsze kształcenie. Właściwy wymiar i sens tak 
rozumianej edukacji to transkulturowy proces wzajemnego uczenia się, 
doświadczenie całożyciowe zarówno w aspekcie poznawczym, jak i 
praktycznym każdego człowieka jako osoby i członka społeczeństwa, 
pozwalające uczącym się zdobyć narzędzia rozumienia, oddziaływać na 
środowisko, uczestniczyć i współpracować z innymi na wszystkich 
płaszczyznach działalności ludzkiej. Rozwijając świadomość posiadania 
własnej niepowtarzalnej tożsamości, edukacja międzykulturowa budzi u 
jednostki wrażliwość na potrzeby jednostkowe i na potrzeby innych ludzi, 
wrażliwość na wartości moralne, świadome ich wybieranie. W procesie 
edukacji międzykulturowej człowiek uczy się odpowiedzialności za to, kim 
jest, kim się staje, kim może być, a więc odpowiedzialności za własne 
wybory, jest to edukacja nastawiona na stałe samodoskonalenie się.  

 
Konkluzje 
Odwiecznym problemem było i jest zagadnienie relacji i 

komunikacji między kulturami, które albo wchodziły w konflikty albo 
rozwijały się dzięki wzajemnym zapożyczeniom.  Określona kultura 
wytwarza tylko 10% swojego dziedzictwa kulturowego, pozostałe 90% 
zapożycza z innych kultur, przetwarza i wkomponowuje we własną kulturę 
poprzez ustawiczny dialog wewnętrzny i zewnętrzny640. Edukacja 
międzykulturowa pomaga wychodzić poza kanon własnej kultury, 
przekraczać granice kulturowe, normy i wzory kulturowe.  Problemem było i 
jest zagadnienie relacji między kulturami, które rozwijają się dzięki 
zapożyczeniom albo ścierają się i wyniszczają. 

                                                 
639 Lewowicki T.: O podstawowych warunkach pomyślnej pracy nauczycieli w sytuacji 

wielokulturowości. W: Lewowicki T., Ogrodzka-Mazur E., Szczurek-Boruta A. (red.): 
Praca nauczyciela w warunkach wielokulturowości - studia i doświadczenia z pogranicza polsko-
czeskiego. Toruń: Wyd. Adam Marszałek, 2008, s. 21. 

640 Linton R.: Kulturowe podstawy osobowości. Tłum. A. Jasińska-Kania. Warszawa: PWN, 
2000. 



307 
 

Osobliwym wyzwaniem pedagogiki jest pomoc w kształtowaniu się 
tożsamości jednostki. Szczególną rolę w tym zakresie przypisuje się edukacji, 
która wspiera jednostkę w ustawicznym definiowaniu Ja. T. Lewowicki 
zauważa, że „odczuwana jest potrzeba ukształtowania spójnej koncepcji 
wychowania opartej na uniwersalnych wartościach wspólnych większości 
humanistycznych ideologii i wielkich religii współczesnego świata, a bardzo 
bliskich w różnych odmianach europejskiej myśli społecznej)”641. 
Podstawową funkcją edukacji w tym zakresie jest – według Jerzego 
Nikitorowicza642 – przygotowanie świadomych i odpowiedzialnych pokoleń 
do życia w dialogu rozumiejącym i współodczuwającym, pokoleń 
realizujących własną tożsamość i wspierających innych w tym zakresie, z 
jednoczesnym poszukiwaniem i realizowaniem wartości humanistycznych, 
wspólnotowych, ponadczasowych.  

Powodzenie pedagogiki w wypełnianiu trudnych i coraz bardziej 
skomplikowanych funkcji i zadań zależy m. in. od umiejętności rozwoju 
własnej teorii i korzystania z dorobku wielu innych nauk, m. in. filozofii, 
psychologii, socjologii, antropologii kulturowej, a także ekonomii, polityki 
społecznej.  
 
 
BIBLIOGRAFIA 
 
Buber M.: Ja i Ty. Wybór pism filozoficznych. Tłum. J. Doktór. Warszawa: 

Instytut Wyd. PAX, 1992. 
Burden R. L.: Trends and Developments in Educational Psychology. “International 

Perspective School Psychology International” 1994, Vol. 15. 
Delors J.: Edukacja. Jest w niej ukryty skarb. Warszawa:  Stowarzyszenie 

Oświatowców Polskich, Wydawnictwo UNESCO, 1998. 
Folkierska A.: Pytanie o pedagogikę? Warszawa: Wyd. UW, 1990. 
Fromm E.: Niech się stanie człowiek. Z psychologii etyki. Tłum. R. Saciuk. 

Warszawa – Wrocław: PWN, 1994. 
Gadacz T.: Wychowanie jako spotkanie osób. „Znak” 1991, nr 9. 
Giroux H. A.: Pedagogia pogranicza w wieku postmodernizmu. W:  Kwieciński Z., 

Witkowski L. (red.): Spory o edukację. Warszawa:  IBE, 193, s. 140-
162. [Tytuł oryginału: Border Pedagogy in the Age of 
Postmodernism. Referat wygłoszony na seminarium UMK o 
nazwie “Nieobecne dyskursy”]. 

                                                 
641 Lewowicki T.: Język – komunikacja – edukacja - tożsamość. Kilka tendencji i hipotez oraz uwag 

wstępnych. W: Lewowicki T., Urban J., Szczypka –Rusz A. (red.):  Język, komunikacja i 
edukacja w społecznościach wielokulturowych. cyt. wyd., s. 18. 

642 Szerzej: Nikitorowicz J.: Kreowanie tożsamości dziecka. Wyzwania edukacji międzykulturowej. 
cyt. wyd., s. 10-11. 



308 
 

Glover J.: The Philosophy and Psychology of Personal Identity. London: Allen Lane, 
The Penguin Press, 1988. 

Gudykunst W.B., Kim Y.Y.: Communicating with Strangers. An Approach to 
Intercultural Communication. MA: Addison Wesley Publishing Co., 
1984. 

Hastrup K.: Poza antropologią. Antropolog jak przedmiot przedstawienia 
dramatycznego. „Konteksty” 1998, nr 2. 

Ingarden R.: Człowiek i czas. Książeczka o człowieku. Kraków: Wyd. Literackie, 
1972. 

Jan Paweł II: Kazanie na mszy św. w Bostonie 1 X 1979. W: Jan Paweł II: Lekcje 
„Młodość”. Oprac. A. Domosławski, M. Lizut. „Gazeta Wyborcza” 
29 IV2005. 

Jan Paweł II: Lekcje „Młodość”. Oprac. A. Domosławski, M. Lizut. „Gazeta 
Wyborcza”, 29 IV 2005. 

Jan Paweł II: List do Rodzin. Poznań: Księgarnia Św. Wojciecha,1994. 
Jasiński Z., Lewowicki T. Nikitorowicz J. (red.): Potencjał społeczno-kulturowy 

polskich pograniczy. Opole: Wyd. UO, 1998. 
Jasiński Z., Lewowicki T., Nikitorowicz J. (red.): Plany życiowe młodzieży z 

terenów pograniczy. Opole: Wyd. UO, 2004. 
Kwieciński Z. Nowe kategorie pojęciowe współczesnej teorii wychowania. W: 

Kwieciński Z., Śliwerski B. (red.): Pedagogika. Podręcznik akademicki. 
T. 2. Warszawa: PWN, 2004. 

Kwieciński Z.: Demokracja jako wyzwanie i zadanie edukacyjne. W: Melosik Z., 
Przyszczypkowski K. (red.): Wychowanie obywatelskie. Studium 
teoretyczne, porównawcze i empiryczne. Toruń-Poznań: Wyd. 
„Edytor”,1998. 

Kwieciński Z.: Dziewięciościan edukacji (składniki i aspekty – potrzeba całościowego 
ujęcia). W: Jaworowska T., Leppert R.: Wprowadzenie do pedagogiki. 
Kraków: Oficyna Wyd. „Impuls”, 1996. 

Kwieciński Z.: Socjopatologia edukacji. Olesko: MWN, 1995. 
Levinas E.: Ślad innego. W: Filozofia dialogu. Wybór. Opracował. B. Baran. 

Kraków: Wyd. „Znak”, 1991. 
Lewowicki T., Ogrodzka-Mazur E., Szczurek-Boruta A. (red.): Edukacja 

międzykulturowa w Polsce i na świecie. Katowice: Wyd. UŚ, 2000. 
Lewowicki T., Szczurek-Boruta A. (red.): Szkoła na pograniczach. Katowice, 

Wyd. UŚ, 2000. 
Lewowicki T.: Język – komunikacja – edukacja - tożsamość. Kilka tendencji i hipotez 

oraz uwag wstępnych. W: Lewowicki T., Urban J., Szczypka –Rusz A. 
(red.):  Język, komunikacja i edukacja w społecznościach wielokulturowych. 
Cieszyn – Warszawa:, UŚ – Filia w Cieszynie, WSP ZNP, 2004. 

Lewowicki T.: O podstawowych warunkach pomyślnej pracy nauczycieli w sytuacji 
wielokulturowości. W: Lewowicki T., Ogrodzka-Mazur E., Szczurek-
Boruta A. (red.): Praca nauczyciela w warunkach wielokulturowości - studia 



309 
 

i doświadczenia z pogranicza polsko-czeskiego. Toruń: Wyd. Adam 
Marszałek, 2008. 

Lewowicki T., Ogrodzka-Mazur E., Urban J. (red.): Społeczne uwarunkowania 
edukacji międzykulturowej. T.1. Konteksty teoretyczne. Cieszyn – 
Warszawa – Toruń: Wydział Etnologii i Nauk o Edukacji 
Uniwersytetu Śląskiego – WSP ZNP w Warszawie – Wydawnictwo 
Adam Marszałek, 2009. 

Lewowicki T., Szczurek-Boruta A., Grabowska B. (red.): Społeczne 
uwarunkowania edukacji międzykulturowej. T.2. Problemy praktyki 
oświatowej. Cieszyn – Warszawa – Toruń: Wydział Etnologii i Nauk 
o Edukacji Uniwersytetu Śląskiego – WSP ZNP w Warszawie – 
Wydawnictwo Adam Marszałek, 2009. 

Linton R.: Kulturowe podstawy osobowości. Tłum. A. Jasińska-Kania. Warszawa: 
PWN, 2000. 

Malicka M.: Ja to znaczy kto? Rzecz o osobowej tożsamości i wychowaniu. Warszawa: 
Wyd. „Żak”, 1996. 

Markocki Z.: Edukacja obywatelska młodzieży zintegrowanym procesem wychowania. 
W: Żebrowski J. (red.): Edukacja w społeczeństwie obywatelskim  i system 
wartości. Gdańsk: Wyd. GTN, 1996. 

Mayor F.  we współpracy z J. Bindém: Przyszłość świata. Warszawa: Fundacja 
Studiów i Badań Edukacyjnych, 2001. 

Meighan R.: Socjologia edukacji. Toruń: Wyd. UMK, 1993. 
Nawroczyński B.: Dzieła wybrane. Wybór przedmowa i wstęp A. Mońka – 

Stanikowa. Warszawa: WSiP, 1987. 
Nikitorowicz J.: Rodzina w zróżnicowanych wyznaniowo i etnicznie społecznościach 

Białostocczyzny. „Sprawy Narodowościowe”, T. 1, z. 1. Poznań: 
Zakład Badań Narodowościowych PAN, 1992. 

Nikitorowicz J.: Socjalizacja i wychowanie w zróżnicowanych wyznaniowo i etnicznie 
rodzinach białostocczyzny. Białystok: Wyd. UW, Filia w Białymstoku, 
1992. 

Nikitorowicz J.: Idea i cel edukacji międzykulturowej. „Problemy Opiekuńczo–
Wychowawcze” 1995, nr 6. 

Nikitorowicz J.: Wielopłaszczyznowa i ustawicznie kreująca się tożsamość w 
społeczeństwie wielokulturowym a edukacja międzykulturowa. W: 
Nikitorowicz J., Sobecki M., Misiejuk D. (red.): Kultury tradycyjne a 
kultura globalna. Białystok : Wydawnictwo Uniwersyteckie „Trans 
Humana”, 2001. 

Nikitorowicz J.: Typy tożsamości człowieka w społeczeństwie zróżnicowanym 
kulturowo. W: „Chowanna”. T.1. Nauki o wychowaniu w ponowoczesnym 
świecie. Katowice: Wyd. UŚ, 2003. 

Nikitorowicz J.: Edukacja międzykulturowa. Założenia i realizacja. „Rocznik 
Pedagogiczny” 2004, nr 27. 



310 
 

Nikitorowicz J.: Kreowanie tożsamości dziecka. Wyzwania edukacji międzykulturowej. 
Gdańsk: GWP, 2005. 

Nikitorowicz: Edukacja regionalna i międzykulturowa. Warszawa: Wydawnictwa 
Akademickie i Profesjonalne, 2009.  

Nowak M.: Podstawy pedagogiki otwartej. Lublin: RW KUL, 1999. 
Nowak M.: Pedagogika personalistyczna. W: Z. Kwieciński, B. Śliwerski: 

Pedagogika. Podręcznik akademicki. T.1, Warszawa: PWN, 2003. 
Nowak M.: Komunikacyjny i interakcyjny wymiar wychowania interkulturowego. W: T. 

Lewowicki, J. Urban, A. Szczypka – Rusz (red.): Język, komunikacja i 
edukacja w społecznościach wielokulturowych. Cieszyn – Warszawa:, UŚ – 
Filia w Cieszynie, WSP ZNP, 2004.  

Nowak M.: Teorie i koncepcje wychowania. Warszawa: Wydawnictwa 
Profesjonalne i Akademickie, 2008. 

Przecławska A. (red.): Relacje między ludźmi jako przedmiot badań pedagogicznych. 
Warszawa: UW, 2003.  

Ricoeur P.: Tożsamość osobowa. W: Ricoeur P.: Filozofia osoby. Tłum M. 
Frankiewicz. Kraków: Wyd. Naukowe PAT, 1992. 

Rubacha K.: Edukacja jako przedmiot pedagogiki i jej subdyscyplin. W: Kwieciński 
Z., Śliwerski B. (red.): Pedagogika. Podręcznik akademicki. T. 1. 
Warszawa: PWN, 2003. 

Schaller K.: Erziehung. W: Wörterbuch der Pädagogik. Bd. 2. Freiburg: Herder, 
1977, s. 248. 

Stróżewski W.: O byciu sobą. W: Stróżewski W.: Istnienie i wartość. Kraków: 
Wyd. „Znak”, 1981. 

Stróżewski W.: O urzeczywistnianiu wartości. W: Stróżewski W.: W kręgu wartości. 
Kraków: Wyd. „Znak”1992. 

Szczurek– Boruta A.: Transmisja dziedzictwa kulturowego w rodzinie. W: 
Lewowicki T., Ogrodzka – Mazur E. (red.): Problemy pogranicza i 
edukacja. Cieszyn: UŚ - Filia w Cieszynie, 1998. 

Szczurek– Boruta A.: Oddziaływania socjalizacyjno – wychowawcze w rodzinie w 
zróżnicowanym środowisku Pogranicza. W: Lewowicki T., Suchodolska J. 
(red.): Rodzina wychowanie wielokulturowość. Cieszyn: UŚ - Filia w 
Cieszynie, 2000. 

Szczurek-Boruta A.: Komunikacja językowa na pograniczu polsko – czeskim (Ja – 
Inni w interpersonalnej przestrzeni społecznej). W: I. Bogoczová, J. 
Hubáček, H. Srpová (red.): Naše a cizí v interetnické a interpersonální 
jazykové komunikaci. Swój i obcy w interetnicznej i interpersonalnej 
komunikacji językowej. Ostrava: Ostravská Univerzita, 2001.  

Szczurek-Boruta A.: Wybrane wyznaczniki komunikacji międzykulturowej. W: J. 
Nikitorowicz, M. Sobecki, D. Misiejuk (red.): Kultury tradycyjne a 
kultura globalna, konteksty edukacji międzykulturowej. T. 1. Białystok: 
Wydawnictwo Uniwersyteckie „Trans Humana”, 2001. 



311 
 

Szczurek– Boruta A.: Zadania rozwojowe młodzieży i edukacyjne warunki ich 
wypełniania w środowiskach zróżnicowanych kulturowo i gospodarczo – 
studium pedagogiczne. Katowice: Wyd. UŚ, 2007. 

Szczurek-Boruta A.: Cultural Identity of Youth and Multicultural Education – 
empirical study. „The New Educational Review” 2007, Vol. 11, No. 1. 

Szczurek-Boruta A.: Edukacja i odkrywanie tożsamości w warunkach 
wielokulturowości – szkice pedagogiczne. Cieszyn-Kraków: Wydział 
Etnologii i Nauk o Edukacji Cieszyn, Oficyna Wydawnicza 
„Impuls”, 2007. 

Sztejnberg A.: Podstawy komunikacji społecznej w edukacji. Wrocław: ASTRUM, 
2001, s. 60-61. 

Sztompka P.: Czas społeczny, czas biograficzny, czas pedagogiczny. W: Palka S., 
wybór i opracowanie: Szanse naukowego rozwoju pedagogiki. Zeszyty 
Naukowe Uniwersytetu Jagiellońskiego. DCCCXXV. Prace 
Pedagogiczne, z. 6, Kraków: UJ, 1987. 

Śliwerski B: Cztery orientacje badawcze w teoriach wychowania. W: Z. Kwieciński, 
B. Śliwerski: Pedagogika. Podręcznik akademicki. T.2, Warszawa: PWN, 
2003. 

Tchorzewski A. (red.): Wychowanie w kontekście teoretycznym. Bydgoszcz: Wyd. 
WSP, 1997. 

Tischner J.: Bezdroża spotkań. „Analecta Cracoviensia” 1980, T. 12.  
Wojtyła K.: Podmiotowość i to, co nieredukowalne w człowieku. „Ethos” 1988, nr 

2/3. 
Wolff - Powęska A.: Kryzys tożsamości w krajach Europy Środkowej w zakresie 

tożsamości. „Przegląd Zachodni” 1997, nr 4. 
Znaniecki F.: Ludzie teraźniejsi a cywilizacja przyszłości. Warszawa: PWN, 1974. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



312 
 

A THOMISTIC-SOCIAL PROFILE OF KAROL 
GÓRSKI’S PERSONALISTIC PEDAGOGY 

 
Janina KOSTKIEWICZ 

 
Summary: Karol Górski was the creator of personalistic pedagogy, which was introduced 
in the 1930s. The characteristic features of this are its Thomistic intellectualism and social 
aspects.  The social aspect follows Górski’s anthropological presumptions, namely that all 
powers inherent in man (intellect, will, emotions) andhis entire spiritual dimension 
(especially freedom) not only enable him to function in society, but also appear as the source 
of the creation ofsocial space.  A socially profiled personalistic educationist embedded in 
tradition, supported by one’s family and country, and orientated towards economic 
education. Górski draws upon the resolution of “the social question” to illustrate the basis 
for addressing other social issues with three basic principles (virtues) at its core: fairness, 
love and rightness.  
 
Key words: Karol Górski, personalistic pedagogy, Thomistic sources, social 
determinants, personalistic education. 
 
 

The thought of personalistic educational in Poland in 1918-1939 
was characterised by an integral approach towards man and his existence, 
whilst it developed social questions. Karol Górski (1903-1988) was a co-
originator of this movement, with his pedagogy influenced by Thomistic and 
social aspects.  
 Prior to constituting his personalistic pedagogy, Karol Górski 
explored Thomism; first at the Jagiellonian University with a philosophical 
and religious group called the “Revival” Academic Youth Association, where 
by listening to lectures of Konstanty Michalski, he learnt, as he says, to 
appreciate Thomism. Later, he developed his interest in Thomism by 
participating in “Revival” Social Weeks organized at the Catholic University 
of Lublin, where he took part in lectures of Jacek Woroniecki and Antoni 
Szymański. Regardless of his studies of Thomism at Polish universities, an 
encounter with J. Maritain in 1934 in Poznan, where they were both 
speakers during the International Congress of Thomistic Philosophy, 
significantly influenced his pedagogy.643 All these factors – from his first 
studies of Thomism, to the role played by his mentors– contributed to the 
formation of his opinions as well as his Thomistic-social approach.  

                                                 
643Section: Kronika, Ruch Katolicki, R. IV [1934], p. 351.  



313 
 

 
1. When human nature reveals its social aspects…644  
 Górski distinguishes between the sensual and spiritual worlds. Of 
what is significant, the spiritual world comprises into a world of human 
freedom. This world of freedom proves to be not only an important 
criterion determining the rules of educational practice, but also a foundation 
in terms of a social dimension of life and education. Assuming that the 
spiritual world is characterised by intelligence and free will, freedom is 
perceived by Górski as a consequence (result) of  spirituality: intelligence 
exists to get to know a being, yet “no  being other than the Absolute can 
satisfy it. Hence it is free in relation to everything that is not God, and so is 
will, which unreservedly desires or discards all that is not the Highest Good. 
This is the world of freedom.”645 Thus Górski outlines the scope of 
freedom, though he has yet to define it. This area of freedom for the human 
spirit can be perceived as an instance enabling freedom to exist in the social 
dimension. In fact, it could be said that the freedom of the human spirit is 
the source of social freedom, which finds its substantiation and origin in the 
spiritual world.   

Man belongs to the world of matter and the spiritual world. 
According to Górski, man, subject to the laws of the matter, has to live 
within an organisation, within a society, in order to survive and develop 
culture. The good of the community (he does not use the term ‘the common 
good’ yet) will always prevail over the good of man as an individual in the 
earthly order. The reasons are pragmatic: man has to conform to the 
community and live for it as ‘part of it’. Diagnosing his times, Górski 
regretfully notes that in the earthly order, the largest organisation of the 
human community is the state;“below it there are occupations, as inherent 
groups, and, finally, the lowest level is occupied by family.”646 The 
contemporary role of family is insubstantial as it is placed at the very bottom 
of the social hierarchy. He also regrets to observe that the modern state (i.e. 
the time around 1935, in Europe) has no hesitation in utilising material and 
spiritual forces of man to serve its own purposes. The area to which the 
state is denied access, however much it would desire it, is the world of 
man’s freedom. After all, man is a person.647Therefore, Górski considers 
the acquisition of freedom as the aim of personal development. 

                                                 
644 Some of reflections and  elements of K. Górski theory are  stated in lecture  "Korol 
Górski personalistic upbringing theory as social thought" [Praha 2012]. 
645 K. Górski, Rodzina a kultura współczesna, Naczelny Instytut Akcji Katolickiej, Poznań 
1935, p. 6.  
646 K. Górski, Rodzina a kultura…, op. cit., p. 6.  
647His definition of the concept of a person: “A person is a being that can decide about 
itself. It is a spiritual being, endowed with intellect and free will, completed by self-
awareness.” [K. Górski, Rodzina…, op. cit., p. 6 – 7]. 



314 
 

Consequently, freedom, and not dignity or any other spiritual dimension of 
man, should be the aim of educational development.  
 Why freedom? It seems that this rationalization is derived from its 
social aspects. The determinant manifests itself in two orders of the social 
function of man: 1) social order as such (with the state being placed behind 
social life); 2) the order of the social development of personality (in order of 
importance –family, occupation and then state).648 

Despite the omnipotent presence of the state in both orders, the 
innermost depth of a soul is beyond the reach of any violence or arsenal 
wielded by the state.  No influence, whether material or spiritual, can violate 
“the temple of the human self, unless it willingly opens itself up.”649 Only 
love has such power; it can impel man to undertake continuous efforts and 
direct them. Górski sees love as the path to effectively influence man, as well 
as the method of developing social life and the feature of constructive social 
relations. However, love alone is not enough to form both social orders, 
which will be discussed later.    

An individual lives in society and, apart from family, needs a wider 
circle that is one’s homeland. Karol Górski writes about the need for 
educating the new man whom looks to the future. Even if things that at one 
time used to be an important part of human culture have died, we cannot 
save that which is irretrievably lost (by which he means the ‘dead’ national 
traditions, subdued throughout the Partitions). Therefore, he writes in the 
1930s about the need for creating a new future and a new world. He thinks 
that Poland should have a clear and crystallized educational doctrine 
(Górski’s term), which can only be constituted by personalistic education. 
He says: “For Poland to even exist amidst the two seas of evil (Soviet 
Communism and German National Socialism – JK) (…) the only, however 
difficult, warranty is a complete man.”650 By complete he means free, active, 
and aware of his identity and dignity. The role of intellect also reveals the 
social dimension of Górski’s idea. He assumes that human intellect has an 
unlimited capability of knowing the being, and will has an unlimited 
capability of desire. Intellect can be satisfied by the unlimited being, and will 
by unlimited goodness – its only determinant is the thirst (desire) for God, 
whilst it remains free in relation to other goods.651 This approach is 

                                                 
648 K. Górski, Rodzina a kultura…, op. cit., p. 7 - 9. 
649 K. Górski, Rodzina a kultura…, op. cit., p. 9.  
650 K. Górski, Wychowanie personalistyczne, Poznań 1936, p. 6. In forming his own 
educational system, Górski consciously based it on Thomism and its continuators, e.g. 
Gilson, Maritain, Gardeil. It should be noted that he writes about a conscious creation of 
an outline of educational doctrine called personalism. For Górski, it is not just the concept 
of education, it is also the concept of the world [Ibidem].  
651 K. Górski, Wychowanie…, op. cit., p. 15-16. He attributes two kinds of freedom to 
will: freedom of choice and freedom of autonomy. The former means the ability to 



315 
 

associated with a conviction that the judgment of a single individual can 
prove fallible. What is infallible is the entire humankind throughout its 
history, since its philosophy goes back to the laws instilled in the human soul 
by the Creator.652 This turn towards the infallibility of judgments verified by 
the historical experience (knowledge) of society also makes one look for its 
justification in human nature. In personalism, the social character of man is 
derived from his nature, but at the same time there is a conviction that man, 
due to his desire for perfection, searches for a pure community, connected 
solely by intellect and love. From a personalistic point of view, social life, its 
organisation, technological development and distribution of work, should all 
serve one purpose - namely that a human person could develop and strive 
for contemplation as the highest level of human existence.653 

In both types of social orders there is room for the methods of 
overcoming personal differences, designed for controlling experiences. If the 
result is the development of personality, it manifests itself in the release of 
intellect and will from the haze of emotions and moods (created in us by 
nerves – which seem to be a disputable statement on the part of Górski). 
This vortex of emotions and moods is perceived by Górski as ‘the hotbed of 
subjectivity’. He calls this dimension a bleak well, which a person can never 
get rid of. However, one can build over it an “immovable edifice of the life 
of personality that is solely the life of intellect and will, where everything 
should be clear and transparent. [...] Purification of the life of intellect from 
vapours coming from beneath, freeing the will of the spell cast upon it with 
the lower part of our nature – this is what the work on personal 
development is. [...] No hesitations, no concessions, no compromises or 
pacts with the swamp.”654 Such a radical approach to lower nature is rare 
among personalists. On one hand, it raises doubts concerning the 
personalistic nature of his idea; on the other hand, it allows one to feel its 
“coldness” (to be warmed by the category of “heart”). Assuming that 
intellect is necessary for personality development, drawing on his knowledge 
of mysticism, Górski draws attention to the disseminated opinions that 
allegedly mystics show disdain for knowledge, education or intellectual 

                                                                                                     
incessantly choose between good and evil; the latter means freely doing what intellect 
indicates. Freedom of autonomy is not a stable attribute of man (as opposed to Kant’s 
concept) but it can be acquired – as stated by Socrates, Plato, Aristotle and others.  
652 K. Górski, Wychowanie…, p. 19. 
653 K. Górski, Wychowanie…, p. 20. In his concept of personal development Górski 
distinguishes between such elements as: 1) sources of weakness – weakness of intellect, 
instability of will, collapse of steady dispositions, cowardice; 2) knowledge of self and 
control of senses; 3)internal moderation; 4) heart; 5) memory; 6)imagination; 7)strong will; 
8)education of intellect, 9) aesthetic education; 10) the concept of internal ‘government’ 
[with the distinction of consideration, judgment and realisation]; 11) religion and its 
significance for personal development [Ibidem and later]. 
654 K. Górski, Wychowanie…, op. cit., p. 44 – 45.  



316 
 

development as superfluous in terms of self-development. He claims that 
mystics perfectly developed intellect and any misunderstandings in this 
regard are the result of the inadequacy of the terms employed in philosophy 
and mysticism.655He summarizes it in the following manner: who fails to 
cultivate intellect, and finds no pleasure in searching for the truth, will turn 
to vice, since man cannot live without pleasure – he says, following Saint 
Thomas Aquinas.  S. Kunowski writes about an overly emphasized role of 
intellect in Górski’s thought, referring to it as an intellectual-Thomistic 
personalism.656 This pedagogy is further characterised by a concern for 
people living without God, who despair when faced with death. Therefore, 
Górski believes that personalism without religion is not possible.657 

 
2. The areas of social education and their personalistic dimension 

Tradition. Any references to it should be sagacious. Given that 
tradition has certain rigid forms that could compromise sagacity, Górski 
favours sagacity and places it over tradition. He perceives tradition as an 
external custom, which fails to enrich personality but rather protects it from 
risky solutions. It is, in a sense, external armour – consequently, it shields 
and burdens one at the same time; it gives protection and restricts 
freedom.658 Górski distinguished three historical areas of the Polish 
educational tradition, connected with the gentry, the bourgeoisie and the 
peasantry – traditional education provided within each of them was based 
first and foremost on a set of virtues required for good and honest work in a 
chosen occupation.  Górski’s advice is to remain cautious about tradition – 
fighting it leads to the collapse of social life. Therefore, he advises to correct 
rather than eradicate tradition, and he believes that it is important to be able 
to grow out of the bonds of tradition so as to develop it by giving it new, 
more creative forms, thriving on freedom.  They ensure the development of 
a person and the progress of the centres of tradition.659 

Economic education. An integral perception of man was connected 
with the interest in his existence. This found its reflection in the 
development of social-economic education. Karol Górskiis part of this 
movement, and in his attempt to define the essence of social education, he 

                                                 
655 K. Górski, Wychowanie…, op. cit., p. 46.  
656 S. Kunowski, Problematyka współczesnych systemów wychowania, IMPULS, Kraków 
2000, p. 52. 
657 K. Górski, Wychowanie…, op. cit., p. 60.  
658 K. Górski, Wychowanie…, op. cit., p. 114 – 115. In the same spirit the need for social 
education is explained by e.g. M. B. Wernerówna, Postulat społecznego wychowania 
młodzieży, AteneumKapłańskie, R.24 [1938], volume 41, p. 370 – 381.   
659 K. Górski, Wychowanie…, op. cit., p. 116. Family is a special centre of tradition. 
Górski believes it to be a powerful lever of personal development. It provides support and 
thus ensures the continuity of family.  



317 
 

states that ultimately it comes down to instilling heroism and justice, applied 
above all to one’s own life.660 Both are very important, even though many 
people will not be able to achieve them, and most will abandon both.  
However, according to Górski, if a handful will retain heroism and justice, 
the society will not disintegrate. He also indicates the common purpose and 
direction of social development: “The society should aim to transform itself 
into the unity of human beings who would give one another truth and 
goodness – like a family. This purpose cannot be achieved wholly, yet the 
mutual cordial relations among people can be achieved to some degree.”661 
The foundation of such an approach to social existence is formed by 
egoism, altruism and love of your neighbour. Górski rejects the balancing of 
the whole issue by accepting the condition: a certain dose of <justified> 
egoism with a certain <degree>of altruism.662 Altruism is not beneficial for 
the objectively perceived good. What distinguishes it from egoism is the 
direction of subjection, with human activity being subjected to the good of a 
group, for which everything has to be sacrificed. As he says, thus understood 
altruism sanctifies the egoism of a group, be it a family, a clique or a social 
group based on any given criterion. Altruism knows nothing about a person 
and his development, therefore it is frequently adapted by collective 
movements. Thus Górski claims that perceived altruism does not favour the 
love of others.663 Consequently, both egoism and altruism are questionable 
values of social life. 

Górski associates the postulate of social love education with an 
issue of economic education. In 1936 [a time of intensive reconstruction of 
Poland after a century and a half of bondage] he warns against neglecting 
economic education, which could result in new calamities and disasters.664 
Economic education should start with “presenting the society clear criteria 
of ethical conduct in the economic area, which are generally missing, and the 
formation of an ideal of universal affluence, rather than wealth,  as the aim 
of the state’s economic policy.”665 Górski asserts that the entire economic 
life should serve the needs of people rather than be used to boost 
production and increase capital; he further accentuates that the idea of 
serving the needs of people has different meanings in particular ideologies. 
Górski rejects the liberal and Marxist approaches; he also attempts to rebut 
popular ideas of the evangelical principle of poverty and the negative picture 

                                                 
660 K. Górski, Wychowanie…, op. cit., p. 142.  
661 K. Górski, Wychowanie…, op. cit., p. 141.  
662 K. Górski, Wychowanie…, op. cit., p. 143. 
663 K. Górski, Wychowanie…, op. cit., p. 144 - 146. This point of view is compatible with, 
and simultaneously completed by, the position of Kazimierz Kowalski expressed in: „O 
społeczeństwie, władzy i autorytecie”, Ruch Katolicki, R. II [1932], p. 102 - 111. 
664 K. Górski, Wychowanie…, op. cit., p. 180.  
665 K. Górski, Wychowanie…, op. cit., p. 179.  



318 
 

of a wealthy man.666 The conclusion is rather obvious: there are no 
evangelical reasons why production, affluence and wealth should be frowned 
upon. It is only necessary to connect it with a respect for the rigid principles 
of personalism. The personalistic approach is unjustifiably described by 
individualists as anti-productive; personalism emphasises the importance of 
production, however, it also says that the producer needs to observe ‘the 
cult of poverty’, understood as a means to ensuring the use of goods by all 
people. The excess should be earmarked for social, charity and state 
purposes. Górski’s personalism clearly specifies that wealth is not evil; in 
fact, once a person (observing the above mentioned rules) can rise above the 
wealth he possesses, keep internal freedom, known as “the freedom of 
autonomy” and keep the desire to achieve full humanity, he will see the 
economic work in terms of service.667 

Family education. Górski sees an aspiration to set up a family as an 
innate feature of man. Happy families are those that use love as a medium of 
co-existence. This conviction is derived by Górski from Thomism; he 
believes that no other philosophy could provide a better basis for education. 
Thomistic sources give him a conviction that blood ties or common 
economic foundations, significant as they may be, are of secondary 
importance. Love, as a medium of family interactions, renders it superior in 
the hierarchy of human relations in terms of education. He further asserts 
that in the order of education, family is preceded by the Church that knows 
the value of family and endeavours to strengthen it. In family education, bad 
inclinations of parents or wrong patterns can have a negative influence on 
the direction of activities, with authoritarian upbringing seen as particularly 
wrong. 

National education. In a social dimension of Górski’s personalistic 
thought, national education is important insofar as it is related to the 
concept of a nation, nationality, the common good, fidelity, justice and the 
observance of law. Polemics carried out in the interwar period between the 
supporters of state and national education had various contexts, and was 
invariably a consequence of an ‘engaged’ attitude towards the fate of the 
society. Considering this issue, Górskibases his reasoning on the assumption 
that the common good is explicitly an intentional being668,as opposed to a 
real being. In consequence, he offers the following argument in relation to 
national and state education: “The antinomy of nation and state arises on the 
level of naturalism. It disappears at the point where we reach 

                                                 
666 K. Górski, Wychowanie…, op. cit., p. 172 – 174. 
667 K. Górski, Wychowanie…, op. cit., p. 176 – 178.  
668 Intentionality is associated by Górski with the mode of existence. Each thing can exist 
in three modes: in the mind of the Creator, materially and in the mind of man. The last 
mode of existence is called ‘intentional’. Cf. K. Górski, Wychowanie…, op. cit., p. 187.  



319 
 

personalism.”669 Personalism can reconcile the love for one’s country with a 
friendly attitude towards other nations and the obligations to the state. He 
further declares that the existence of a nation without the country is not a 
natural phenomenon, and that since the idea of an order based on one 
nation came into being in the history of mankind, the state assumed the 
right to exist. Górski does not explicitly favour either the national or state 
movement, he tries to approach them integrally; nevertheless, his sympathies 
for state education come to the forefront more frequently. Placing love 
above justice, he is able to deal with an integral view of both. Also, the love 
of neighbour allows him to do so, given that – as he previously stated – it 
cannot surpass the love of oneself. However, there appears to be a gap that 
is significant in terms of social life; it is created by wrongs done to some 
nations and the domination, justified by various types of violence, of other 
nations.  The submission of heart (emotions) and feelings to reason, 
advocated in philosophical foundations of Górski’s concepts, seems to have 
found its practical use.   

What is missing in Górski’s personalism is the recognition of a 
person’s dignity– it was already discussed at this time in the writings of 
Zygmunt Bielawski the first, and later Jacek Woroniecki. Górski’s reflections 
on state and nation are quite revealing in this respect – he acknowledges 
family and its rights, but is rather reserved when it comes to issues of nation 
[as the family of families] and national education. Rather than expressing 
national drives through actions within the state, he promotes the mysticism 
of suffering for the cause to which the action could refer. The mysticism of 
suffering, as presented by him, is a means of nonviolent resistance. It may 
have its value, but it is not typical of the Catholic personalists of the interwar 
period. Górski thus writes about the state built on the social personalistic 
thought: here “the development of human personality will be the 
foundation. Such a state will be deeply homogeneous and cohesive if the 
external social homogeneity will correspond to another, invisible 
community: a mystic collective unit, living as if under the cover of a state 
organisation. [...] The world of mysticism [and though it is true, as said later 
– supplemented by JK] knows a powerful, terrifying and benevolent 
solidarity. Suffering borne by a pauper or a monk gives power to statesmen 
and army leaders”670; this proposal of mysticism is the proposal of the ‘act’ 
that can be achieved only by exceptional individuals. Thus perceived social 
dimension of personalism fails to find its confirmation in the thoughts of 
other personalists. Górski also mentions that the order of the fallen country 
gives rise to custom and tradition, which in turn leads to the radicalism of 
national movements. “The concept of the welfare of the nation is essentially 

                                                 
669 K. Górski, Wychowanie…, op. cit., p. 193.  
670 K. Górski, Wychowanie…, op. cit., p. 192. 



320 
 

a certain order, where the past and the present extend a hand towards the 
future. Hence Jacek Woroniecki could see a custom as an essential feature of 
nationality.”671 Górski seems not to fully approve of this position as he says 
that for the nations without states, a custom is a substitute for a more 
perfect order. Even a custom constitutes a certain social area of life and 
social education.  

Górski’s criticism of state education based on communism, racial 
nationalism, or liberalism, where the interest as part of the “idea” becomes 
the basis of social relations within the state, is quite explicit.672 A social 
inclination is also reflected in Górski’s commentary on the cultural crisis in 
the life of the state, caused by the partiality of individualism, which sees 
culture as a tool.  The culture pervaded with individualism and based on the 
use leads to its own crisis673 and its impact is more visible in social life than 
in individual life.  
3. A social dimension of the thought reflected in the relation to ‘the social 
question’ 
 To reveal the social aspects of Górski’s pedagogical thought, it is 
also necessary to refer to the way he perceives social issues. It was already 
stated that the philosophy of man assumed by Górski determines the 
perception of social questions from the perspective of love.  It should be 
added that he also points out the need for the obligatory presence of justice 
and fairness.674 
 Górski’s position regarding the question of solving social problems 
could be discussed by reference to the so called ‘social question’. According 
to Górski, the social question emerged when “liberalism of law deprived the 
working masses of protection.”675 However, he believes that it is not the lack 
of state care and material poverty that constitute the essence of the social 
question. The essence lies in the “moral relations between the states” and is 
constituted by “the destruction of moral connections within different social 
layers. [...] Where there is no trust, love and kindness between employees 
and employers, the social question arises.  [...] It is the lack of love and 
mutual aversion between different social layers.”676 He says that its 
resolution is no longer conditional upon the lack of the intervention on the 

                                                 
671 K. Górski, Wychowanie…, op. cit., p. 194. The concept of tradition and custom in the 
social sphere are further discussed in: idem,Społecznepodstawykultury, (Edition and 
preface by W. Piasek), Ed. UMK, Toruń 2006. 
672 K. Górski, Wychowanie…, op. cit., p. 203 – 207. 
673 K. Górski, Wychowanie…, op. cit., p. 182 –183.  
674 K. Górski, Sprawiedliwość i miłość w życiu społecznym, „Prąd”, 1929, v. 17, Lublin, p. 
187-196.  
675 K. Górski, Sprawiedliwość…, op. cit., p. 187.  
676 K. Górski, Sprawiedliwość…, op. cit., p. 187. See also: idem, Rodzina a współczesne 
prądy pedagogiczne, Ruch Katolicki, R. V [1935], p. 475-479.  



321 
 

part of the state or the improved material status of workers. How, then, can 
the question be solved? – asks Górski. The set of answers includes such 
terms as harm, the good of others, justice, concession, and Christian love.  
Unilaterality fails to provide a good solution as the attempts to advocate the 
love of the opponent could in fact deepen the social question. Therefore, the 
issue is by no means simple.  

Using the principles of Christian virtues, Górski advocates that the 
resolution of the social question be based on the implementation of the 
three of them, namely justice, love and rightness, located between the first 
two. Justice alone cannot resolve the social question, as it needs to be 
supported by love, which gives rise to the concessions of one’s own good to 
the good of others. The solution to the question would be even more ill-
suited if we would wait for love to prevail as the way to solve the problem. 
Love, not based on justice, even if possible, would only consolidate the evil. 
Consequently, Górski sees both of them, love and justice, as indispensable; 
however, the mode of their coexistence is not irrelevant. He recommends 
the following order: “justice is supplemented with love, in consequence the 
sacrifices are to be made not out of Christian love for the benefit of justice, 
but based on just laws for love, if those laws would be too harsh or rigid.”677 
However, even this arrangement of justice and love does not resolve the 
social question. What is needed here is rightness – its place is between justice 
and love. Its need is conditioned mainly by the changeability of social 
relations. From the Christian thought, one should “take factual relations as 
the basis for the system of justice, hence the need for a transitional virtue. 
[...] It is rightness, giving to each according to the deserts, needs and 
requirements of the collective life”678 – it gives all people what they rightly 
deserve, as Karol Wojtyła –John Paul II used to say. 

* 
 Górski recommends his concept of resolving the social question to 
Catholic activists, and by so doing he stands in opposition to a philanthropic 
approach, in which the only reason and direction of any action is charity. He 
also defies socialists opting for a detached concept of justice. Górski makes 
his thought on the resolution of the social question alive by including 
references to various occurrences of practical social life and to the creators 
of the social thought of the Catholic Church (e.g. Le Play, considered to be 
its creator) or to the Rerum Novarum encyclical, sanctioning the social 
importance of organisational work among the working classes.   
Karol Górski’s personalistic pedagogy is completed and closed by a basic 
issue: the one of a mutual relation between personalism and religion. He 
poses a primary question here: “can personalism, as an educational and 

                                                 
677 K. Górski, Sprawiedliwość…, op. cit., p. 188. 
678 K. Górski, Sprawiedliwość…, op. cit., p. 188. 



322 
 

philosophical doctrine, been visioned without religion.”679 Letting alone the 
extensive explanations provided by our author, it should be stated that he 
believes that personalism is not possible without religion – including in its 
social dimension.  
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
679 K. Górski, Wychowanie…, op. cit., p. 210.  



323 
 

PREDPOKLADY EXISTENCIE HUMANIZMU 
V POSTMODERNEJ SITUÁCII 

 
Tomáš GERBERY 

 
Abstract: The main objective of this article is the attempt to answer the question 

concerning the status, character and mainly the assumption of humanism in so called 
postmodern situation. The critics of postmodernism marking this approach like 
antihumanism and relativism, whereas the postmodernist criticize the modern position of 
enlightenment´s humanism like the self-not-understanding of this era and its bearers, and 
its possible condition relative to progress of totalitarism. The answer about the humanistic 
character of postmodernism is necessary to reformulate and take out this answer from 
bound of modernism depending on „either-or“ and subdue this delimitation of humanism 
to more deeply criticism. 

 
Humanizmus sa už klasicky považuje za pomerne jednoznačný 

a zároveň ambivalentný pojem par excellence. V klasickom a neskôr 
osvietenskom myslení sa považoval za akési teoretické vymedzenie 
fundamentu ľudskosti či formu narácie východiskovej pozície bytia-
človekom. Druhá strana sporu týkajúca sa ambivalentnosti tohto pojmu bola 
klasickými mysliteľmi nie vždy dostatočne hlboko a jasne reflektovaná. 
Zatiaľ čo sa humanizmus v niektorých príkladoch považoval za teoretické 
vymedzenie toho, čo znamená byť vo svojej prirodzenosti ľudskou 
bytosťou, druhú stranu mince tvorili sociálno-politické snahy po napĺňaní 
tohto ideálu. Pokiaľ by však realita, o ktorej referoval humanizmus, bola 
jednoznačnou reprezentáciou onoho prirodzeného, a teda synkretickým 
preklenutím pôvodne z logocentrizmu vychádzajúcej dichotómie fyzei 
a nomoi, programové snahy o konštituovanie humanizmu by neboli 
snahami, ale žitou realitou. Ukážka klasického myslenia, ktoré si cyklicky 
vmýšľalo človeka ako odôvodnenie dialektiky asubjektívnych procesov, 
napríklad v podobe historizmu či naturalizmu, nedospela vo svojom 
emancipačno-apologetickom pokuse ďalej než po sproblematizovanie nielen 
pojmu humanizmus, ale (skrz tento prístup) aj vlastného nároku referovať 
o realite ako takej. Hegelova dialektická syntéza sa nietzscheovsky 
sprofanovala a humanizmus zostal ak aj nie zmysluprázdnym, tak aspoň 
nanajvýš problematickým, slovníkovým termínom, čo však nebránilo jeho 
rozsiahlemu a značne populárnemu nadužívaniu v takmer každodennej 
komunikácii ako aj odbornej spisbe. Najmä jeho negácia získala, z hľadiska 
zrozumiteľnosti a zároveň elasticity významu, mimoriadne efektívnu 
konotáciu pri označovaní smerov či spôsobov myslenia, ktoré začali 
prekračovať pôvodný rámec lineárnej, objektivistickej a bezzostatkovej 
reprezentácie, čím si vyslúžili nálepku „antihumanistické“. 



324 
 

Snahy postmodernistov spadajúce do posledného štvrťstoročia sa môžu 
pýšiť podobnou nálepkou či skôr vnúteným statusom vonkajškovej 
proveniencie. Otázkou je, nakoľko sa spreneverili (ak vôbec) pôvodnej dikcii 
či vymedzeniu pojmu humanizmus a nakoľko sa ich kritikov zmocnil afekt 
známy aj ako intelektuálny hon na čarodejnice v podobe exkomunikácie 
jednotlivých aspektov reality, ktoré sa neklasifikovali v rámci referenčného 
systému, ktorého fundament je možné nachádzať ešte v novovekej 
epistéme. Človek v podobe moderného subjektu, ako aj od neho 
odvodených konotácií, je až príliš metaforický680, respektíve je len výtvorom 
osvietenského racionalizmu681, či dôsledkom nekriticky akceptovaného 
logocentrizmu (Derrida). Antihumanizmus je teda postoj problematický už 
z hľadiska svojej etymológie a vyvoláva otázku, nakoľko a či vôbec sa 
vymedzuje voči humanizmu negáciou jeho programového postoja, cieľov, 
východísk alebo dôsledkov jeho realizácie. Negácia každej z týchto sfér či 
základných koncepčných módov humanizmu by v skutočnosti znamenala, že 
sa nejedná o žiadny negativistický prístup k problematike človeka, ale o 
primárne narušenie neochvejného programového stanoviska klasického 
humanizmu a dynamizácie jeho východísk uvedomujúc si vzájomnú 
transgresiu jednotlivých koncepcií myslenia a prchavých výpovedí stojacich 
pri jeho vzniku.  

Antihumanizmus by teda v rámci celostnej negácie termínu 
humanizmus znamenal v podstate nedostatok programových a objektívnu 
realitu referujúcich tendencií. Možno práve pri reflexii celoplošnej negácie 
humanizmu vyplýva to, čo popisuje aj J,-F. Lyotard, keď hovorí o post-
modernom pokuse o prezentáciu neprezentovateľného682. Nejedná sa 
o žiadny prázdny priestor, a daná negácia tiež nie je akousi reinkarnáciou 
pôvodnej dikcie vo forme novej hypotézy – jedná sa o interkontextuálny, 
sémanticky, a zároveň aj štrukturalisticky, nečitateľný priestor, v ktorom sa 
okrajové spektrá danej problematiky strácajú v absolútne. Aj po deestetizácii 
pôvodného stanoviska humanizmu však zostáva naďalej aktuálnou otázka, 
nakoľko sa dané ne(re)prezentovateľné absolútno stáva určitou formou 
hyperreálneho zdôvodnenia nielen celkového diskurzu, ktorý nesie 
pomenovanie humanistický, ale aj celkovej liberálnej politicko-ekonomickej 
základne, ktorá sa voči nejasnostiam vyššie uvedených konotácii zdanlivo 
precízne vymedzuje. 

                                                 
680 Porov. NIETZSCHE, F. 2010. O pravdě a lži ve smyslu nikoli morálním. Praha : 
Oikoymenh, 2010. 
681 Porov. FOUCAULT, M. 2000. Slová a veci – Archeológia humanitných vied. Bratislava : 
Kalligram, 2000. 
682 Porov. LYOTARD, J.-F. 2002. Návrat a jiné eseje. Praha : Herrmann a synové, 2002. 



325 
 

Lyotard napísal, že k tomu, aby mohlo byť umelecké dielo moderné, 
musí byť prvotne postmoderné683, z čoho vyplýva predpoklad dôslednej 
pozície modernizmu len na základe jeho kritického reflektovania z pozície 
postmodernizmu. Ak by sme teda chceli kriticky uvažovať o tom, čo 
znamenal humanizmus v moderne, a akým spôsobom je možné myslieť jeho 
(zdanlivú) negáciu v podobe antihumanizmu, musíme čítať dané kontexty, 
na základe ktorých sa konštituovali a následne konfigurovali isté skupiny 
výpovedí, ktoré ustanovili diskurz o humanizme, ako rovnocenné. To by 
však znamenalo automaticky, teda aspoň do určitej hĺbky, ako aj v závislosti 
od času, dispozícií a schopností, myslieť humanizmus prostredníctvom 
genealogickej metódy nielen ako vývoj istého termínu referujúceho 
prostredníctvom súcna o určitých intenciách reality v podobe 
vonkajškovosti, ale dokonca aj ako referenta vývoja dynamiky jeho 
(principiálne už ako svojho vlastného) pôvodu, čo automaticky 
odkazuje k celkovej histórií ideí týkajúcich sa problematiky človeka. Pri 
bližšom skúmaní sa však nejedná o znovučítanie určitého kontextu, ale 
vsadenie moderného kontextu a dodatočné prispôsobovanie určitých ideí 
moderným kategóriám  Práve vďaka vedomiu nutnosti dekódovania zlomov, 
diskontinuít či jednotlivých transgresií, je tiež nutné využiť archeologickú 
metódu vyzdvihovanú Foucaultom, pričom archeologický opis znamená 
práve opustenie dejín ideí, systematické odmietnutie ich postulátov 
a procedúr s úmyslom vytvoriť novú históriu toho, čo už bolo povedané.684 

V tomto prípade však nejde o to, dopracovať sa ku konečnému záveru, 
ktorý by opäť premostil prázdny priestor medzi tézou (humanizmom), 
antitézou (antihumanizmom) a vytvoril akúsi syntézu v podobe metafyzickej 
konštrukcie transhumanizmu. Tento prístup môže pripomínať pokus 
o matematické nachádzanie problému skrz odvodzovanie existencie 
intervalu výsledkov, kde sa vzápätí zastavuje, aby neskĺzol od samotného 
skúmania a kritickej reflexie k výčtu jednotlivín. Pokiaľ by sa negácia 
jednotlivých aspektov prisudzovaných humanizmu, ukázala ako 
sebanegujúca, neznamenalo by to zároveň aj nefalzifikovateľnosť a teda 
zákonite aj neverifikovateľnosť humanistickej pozície? Či už teda 
vymedzujeme humanizmus ako 1) predstavu ideálu, ktorý si o klasickom 
svete antiky vytvorili jeho potomkovia, 2) myšlienkový systém predstavujúci 
obraz človeka, ktorý je schopný rozvinúť sa na dokonalého človeka vďaka 
slobodným okolnostiam a dobrému vzdelaniu či 3) systém spätý s istými 
predstavami o tom, aký by mal byť človek685, alebo ako predpokladu pre 
všestranný rozvoj dispozícií a síl ľudskej prirodzenosti vedúci 

                                                 
683 Porov. LYOTARD, J.-F. 1993. O postmodernismu (Postmoderno vysvětlované dětem, 
Postmoderní situace). Praha : Filosofický ústav AV ČR, 1993. 
684 Porov. FOUCAULT, M. 2002. Archeologie vědění. Praha : Herrmann a synové, 2002. 
685 Porov. DELFOVÁ, H. a kol. 1993. Lexikón filozofie. Bratislava : Obzor, 1993. 



326 
 

k zušľachťovaniu ľudskosti686, každý z týchto prístupov umožňuje radikálnu 
diferenciu fundamentu, z ktorého vyplývajú rôzne dôsledky v rámci 
odvodzovania danej línie humanizmu. Keďže sa však táto diferencia netýka 
humanizmu ako akejsi esencie či realistickej univerzálie, nie je možné 
hovoriť o líniách humanizmu a priori, ale skôr o myslení či diskurznom 
uchopovaní týchto línií. Rigorózne-objektivistická línia (myslenia) 
humanizmu chápe človeka (ako jednotlivca) zároveň ako objektívne 
zadefinovateľný subjekt. Smerovanie tejto línie myslenia humanizmu teda 
vyplýva z konvergencie smerovania individuálneho a jednotlivého ku 
kolektívnemu a objektívnemu cieľu. Táto línia síce spĺňa základné nároky 
väčšiny definícií humanizmu, ale o samostatnom indivíduu tu nie je možné 
pojednávať nad rámec subjektivity, pričom cieľ jeho aktivity či smerovania 
vôle musí byť z hľadiska pozitivity a správnosti humanistickej orientácie 
zjednotený s inými indivíduami nevymedzujúcimi sa ničím zo subjektívneho 
rámca. Druhá línia myslenia humanizmu – subjektívne či presnejšie 
individuálne-relacionálna línia – predpokladá, že človek je jednotlivcom, 
ktorý zároveň participuje na objektívnej rovine subjektivity (ako 
biopsychosociálna bytosť), ale súčasne je nositeľom špecifickej zvnútornenej 
a neobjektivizovateľnej dispozície. Smerovanie tejto línie myslenia 
humanizmu teda zákonite predpokladá divergenciu vôľového smerovania 
indivíduí k nadosobnému, interpersonálnemu a zároveň individuačne-
progresívnemu cieľu, ktorý vo svojej rôznosti presahuje rigorózny rámec 
kolektívnej ideológie, dogmy či vedeckej pravdy až do tej miery, do ktorej 
nie je individuačné úsilie sprofanované či zobjektivizované. Po tomto 
vymedzení prístupov k problematike humanizmu, zostáva len zodpovedať 
otázku druhého typu, ktorú predpokladá názov tejto state - akým spôsobom 
je možné hovoriť o existencii humanizmu v postmodernej situácii? Táto 
otázka však predpokladá objasnenie niekoľkých rovín odpovedí týkajúcich 
sa vymedzenia postmoderny, jej situácie ako aj jej zástancov či teoretických 
mysliteľov známych pod termínom postmodernisti. Prvotne je možné 
zadefinovať postmodernizmus (prostredníctvom širšej definície) ako nový 
súbor literárnych a umeleckých praktík, ktoré sa začali v objavovať v druhej 
polovici 20. storočia, ktorý priniesol radikalizujúci sebareflexívny sklon 
k modernizmu alebo, prostredníctvom užšej filozoficky orientovanej 
definície, ako súbor filozofických propozícií, sústredených okolo 
odmietnutia realistickej epistemológie a osvietenského projektu, ktorý bol na 
nej postavený687. Pričom pokiaľ je postmoderna chápaná ako stav radikálnej 
plurality, postmodernizmus môžeme ponímať ako jej uchopovanie (Welsch), 
alebo ako pokus o zachytávanie toho, čo v modernom naznačuje 

                                                 
686 Porov. BRUGGER, W. 1994. Filosofický slovník. Praha : Naše vojsko, 1994. 
687 Porov. BERTENS, H. – NATOLI, J. 2005. Encyklopedie postmodernismu. Brno : Barrister 
and Principal, 2005. 



327 
 

nereprezentovateľné v prezentácii samotnej (Lyotard). Postmoderná situácia 
môže byť definovaná ako stav svetovej kultúry pre ktorú je charakteristické 
odmietanie metafyzických príbehov (metanarácií), prípadne ako situácia, v 
ktorej pojmy ako pokrok, emancipácia západnej kultúry, štát, človek ako 
subjekt prestávajú platiť. Jedná sa o dynamický stav Západného myslenia, v 
ktorom prevláda prevaha živých ideí vstupujúcich do verejného priestoru 
nad autoreferenčnou logikou celého systému, zaznamenávajúci koniec 
kompenzačnej role kultúry a prechod k sociokultúrnej heterogenite. Taktiež 
sa jedná o situáciu, v ktorej je na úrovni existencie indivídua uchopený 
rozdiel medzi prekonávaním (Űberwindung) a vymanením sa (Verwindung). 

Myslitelia ako M. Foucault, G. Deleuze, J.-F. Lyotard či J. Derrida, ktorí 
sú označovaní ako postmodernisti, poukazujú na to, že v rámci súčasnej 
situácie sa mení predovšetkým chápanie diferencie, ktoré, na rozdiel od 
moderny, už nie je myslené ako to, čo je rozdielne (ako varianta toho istého), 
ale v rámci jeho uchopovania sa počíta so základným disenzom. 
Postmoderná situácia sa stala stavom všeobecného povedomia 
charakteristického pre objavovanie diferance, čiže vzťahu „diferencie“ 
medzi diferenciou a protikladom. Referenčný rámec, ktorý premosťoval 
slová a veci sa sproblematizoval, pričom došlo k následnej dekonštrukcii 
autoreferenčného systému vo forme logocentrizmu, pričom sa vytvorili 
určité heterogénne kontexty-plošiny688, ktoré, respektíve čítanie ktorých, nie 
je možné (teda pokiaľ sa chceme vyhnúť totalitarizmu) podrobiť akejkoľvek 
univerzálnej narácii.689 Podľa R. Rortyho sa postmoderná situácia sa stala 
charakteristickou z pohľadu prekonávania tradičného filozofického 
„vytvárania pravdy“, ktorej podliehala celá ontológia už od dôb platonizmu 
a donedávna aj takmer celá epistemológie. V tejto situácii je podľa Foucaulta 
charakteristické odhaľovanie epistémy, nie však ako akejsi štrukturálnej 
prapodstaty myslenia, ale ako transhistoricky fungujúcej eventuality spôsobu 
formulovania výpovedí, týkajúcich sa okrem iného aj myslenia problémov 
týkajúcich sa človeka a následne aj problému humanizmu. Táto kultúrna 
identita s epochou na základe ňou nielen akceptovaného, ale doslova aj 
postulovaného referenčného systému, korešponduje v konečnom prevedení 
s perspektívou sebaurčovania modernizmus prostredníctvom 
Wittgensteinovej metódy jazykových hier, ktoré anticipujú antidelegovanie 
diskurzu a teda aj mocenských praktík na vonkajšej, viditeľnej, úrovni. T 
Hauer dodáva, že „neutralita a objektivita nejsou demokratickými 
hodnotami, protože nutně vedou k delegování moci specializovaným 
oligarchiím, které se pod jejich hlavičkou snaží prosadit monopol pro svůj 

                                                 
688 Porov. DELEUZE, G. – GUATTARI, F. 2010. Tisíc plošin II – Kapitalismus a schizofrenie. 
Praha : Herrmann a synové, 2010. 
689 Porov. LYOTARD, J.-F. 1993. O postmodernismu (Postmoderno vysvětlované dětem, 
Postmoderní situace). Praha : Filosofický ústav AV ČR, 1993. 



328 
 

hlas v chaotickém veřejném prostoru“690. Podľa Foucaulta je stav získaných 
poznatkov o človeku-subjekte výtvorom osvietenstva a to, čo sa v tomto 
kontexte pokladá za individualitu, je len odrazom určitej formy disciplinácie. 
Individualizmus vo forme objektivizovanej individuality je práve 
prostriedkom k delegácii moci a preto sú humanistické konotácie v mnohých 
súčasných ideológiách pseudodemokratického typu zneužívané na obhajobu 
tohto modu (re)prezetnácie subjektivity, ktorá sa ukazuje ako vysoko 
efektívna z pohľadu produkcie aj kontroly. Takže postmodernizmus sa 
nielenže nejaví ako antihumanistický, ale skôr ako odhaľujúci jednotlivé 
excesy legitimizácie prostredníctvom idey humanizmu, ktoré podrobuje 
dekonštrukcii a v rámci ich objektivisticko-progresívneho pôsobenia, nutne 
aj irónii. Tieto nuansy však nutne nedokladajú neexistenciu humanizmu, či 
sprofanovanie humanistickej idey v celospoločenskom rozsahu, ale skôr jej 
zneužitie a zahmlenie významovej kontradikcie jednotlivých termínov, 
z ktorých pozostáva daná definícia. M. Heidegger chápal humanizmus ako 
obrátenú ideológiu a transcendentálnu subjektivitu ako jediné absolútne 
súcno691, zatiaľ čo G. Vattimo predpokladal krízu metafyziky a smrť boha za 
predpoklad príchodu nihilizmu predpovedaného Nietzschem, v porovnaní 
s ktorým sa humanizmus stával len zabúdaním na ontologickú diferenciu. 
Lyotardov návrh na formulovanie nového modelu legitimizácie nie na 
základe výkonnosti, ale na predpokladu vybudovania funkčného modelu 
diferencie, úzko súvisí s druhou líniou myslenia humanizmu, ktorá však 
nemôže akceptovať vlastný programovo-objektivistický charakter 
argumentácie a v konečnom dôsledku aj sebalegitimizácie bez toho, aby 
neskĺzla od oblasti prvej (rigorózne-objektivistickej) línie myslenia 
humanizmu. Postmoderný človek-subjekt sa tak podľa P. Virilia stáva 
piknoleptikom spájajúcim sekvencie reality za účelom dodania 
pravdepodobnosti danému diskurzu692. A pokiaľ teda „filozofický talent 
spočíva väčšinou vo formulovaní takého množstva odlišností, vďaka 
ktorému človek unikne z dialektickej pasce“693, upadanie do objektivistickej 
pasce legitimizácie, je principiálne práve oným typom dialektiky 
prekonávania hegelovského typu, ktorý nevedie k progresu ducha a zdanlivej 
zmene modu existencie indivídua, ale k podpore diferencie pred diferance, 
vedúcej v konečnom dôsledku k totalizmu. Práve v súčasnej neoliberálne 
koncipovanej politicko-ekonomickej formácii zvanej kapitalizmus, kedy sa 
produkcia túžob stáva prostriedkom spoločenskej kontroly, a konzumácia 
pôžitkov aktivátorom subjektívneho sebapotvrdzovania na úrovni zdanlivo 
slobodnej individuality, dospieva problematika humanizmu k paradoxu – 

                                                 
690 HAUER, T. 2002. S/krze postmoderní teorie. Praha : Karolinum, 2002, s. 78. 
691 Porov. HEIDEGGER, M. 2006. Konec filosofie a úkol myšlení. Praha : Oikoymenh, 2006. 
692 Porov. VIRILIO, P. 2010. Estetika mizení. Červený Kostelec : Pavel Mervart, 2010. 
693 RORTY, R. 2006. Filozofické orchidey. Bratislava : Kalligram, 2006, s. 63. 



329 
 

zdanlivá akceptácia a sekundárne aj konfirmácia jednotlivých požiadaviek 
humanizmu nenavodila sľúbený individuálny progres, ale práve naopak, 
vyňala samú seba spod humanistickej definície a stala sa tým, čo určuje 
smerovania a vymedzovanie humanizmu. Foucaultovými slovami sa teda 
jedná o vyčleňovanie dominantného diskurzu pôvodne existujúceho v rámci 
jednotnej epistémy, a jeho podieľaní sa na konštitúcii nasledujúcej epistémy. 
V tomto prípade by sa priam navrhovalo poukázať na stotožnenie 
paradigmy a epistémy za účelom učinenia zadosť Occamovej britve, avšak 
na rozdiel od vonkajšej a kolektívne akceptovanej paradigmy, je epistéma 
predovšetkým kódom, cez ktorú sa daná paradima prezentuje. V súvislosti 
s humanizmom, je možné povedať, že sa humanistická paradigma 
v Západnej kultúre navonok ešte nesprofanovala, zatiaľ čo epistéma sa do 
veľkej miery reštrukturalizovala, pričom na tomto procese mali 
postmodernisti svoj neprehliadnuteľný podiel. Každé dekódovanie, je 
kódovaním nového typy tvrdí v súvislosti s Lyotardom aj J. Baudrillard, 
avšak v súvislosti s humanizmom sa zdrojový jazyk či presnejšie referenčný 
rámec preformuloval na úrovni významu. Znaky zostávajú totožné, ale 
význam sa rozrôznil a umožňuje koexistovať súvisle mnohým rovinám či 
kontextom. Ak aj mal byť humanizmus pôvodne istou formou metanarácie, 
ktorá by pôsobila transdiskurzívne, sám sa stal určitou formou diskurzu, 
ktorá sa nevyhla niekoľkonásobnému kódovaniu či multireferencii. Je teda 
otázne, nakoľko je možné (a vôbec nutné) „zachrániť“ humanizmus 
osvietenského typu, ktorý sa stal v rámci svojich požiadaviek de facto od 
prvej chvíle svojou dialektickou negáciou, ktorá však neťažila 
z enantiodrómie postmoderného typu, ale utiekala sa k prekonávaniu vo 
forme syntézy a opätovného nastoľovania antitézy. Tento prístup 
z humanizmu učinil dôstojného propagátora určitej formy modernej 
ideológie, ale nedokázala sa kvalifikovať na univerzalizmus všeobecne 
transsubjektívneho rozsahu, ako to pôvodne deklarovala, čo si uvedomil aj 
M. Gerboc: „Humanizmus je ilúzia. Humanizmus je najosvedčenejšia ilúzia. 
Prvé, na čo narazí uvedomenie pri uvažovaní o sebe samom, sú strašné 
protirečenia. Treba sa obrátiť a poprieť negatívny zmysel dezilúzie, 
preorientovať sa na nový systém: nehľadať zmysel života tam, kde je, ale 
tam, kde ho nikto nepredpokladá hľadať“694. 

Na záver je teda možné konštatovať, že postmodernizmus v zmysle 
presadzovania heterogenity vystupuje proti, prevažne proosvietensky 
deklarovanému, humanizmu prvého typu (humanizmu rigorózne-
objektivistickej línie). Samotná postmoderná situácia a jej udržiavanie a 
rozvíjanie prostredníctvom postmodernizmu sa stáva predpokladom 
existencie humanizmu druhého typu (humanizmu subjektívne-relacionálnej 
línie). Postmodernizmus je teda možné súčasne označiť za antihumanistický 

                                                 
694 GERBOC, M. 1998. Myslením ku kríze. Bratislava : Print-Servis, 1998, s. 32. 



330 
 

v prvom prípade a antehumanistický v prípade druhom. Pre uchopovanie 
humanizmu platí principiálne tá istá zákonitosť ako pre umelecké dielo 
podľa Lyotarda – najprv sa musí stať postmoderným, aby sa mohol stať 
následne aj moderným. Práve tento paradox by sme teda mohli označiť za 
určujúci princíp (myslenia) humanizmu, ale do určitej miery aj ako dôsledok 
jeho pôsobenia. 

 
 
ZOZNAM POUŽITEJ LITERATÚRY 
 

BERTENS, H. – NATOLI, J. 2005. Encyklopedie postmodernismu. Brno : 
Barrister and Principal, 2005. 323 s. ISBN 80-86598-26-8. 

BRUGGER, W. 1994. Filosofický slovník. Praha : Naše vojsko, 1994. 640 s. 
ISBN 80-206-0409-X. 

DELEUZE, G. – GUATTARI, F. 2010. Tisíc plošin II – Kapitalismus 
a schizofrenie. Praha : Herrmann a synové, 2010. 591 s. ISBN 978-80-
87054-25-3. 

DELFOVÁ, H. a kol. 1993. Lexikón filozofie. Bratislava : Obzor, 1993. 408 s. 
ISBN 80-215-0263. 

FOUCAULT, M. 2000. Slová a veci – Archeológia humanitných vied. Bratislava : 
Kalligram, 2000. 400 s. ISBN 80-7149-330-9. 

FOUCAULT, M. 2002. Archeologie vědění. Praha : Herrmann a synové, 2002. 
320 s. ISBN neuvedené. 

GERBOC, M. 1998. Myslením ku kríze. Bratislava : Print-Servis, 1998. 104 s. 
ISBN 80-88755-82-4. 

HAUER, T. 2002. S/krze postmoderní teorie. Praha : Karolinum, 2002. 228 s. 
ISBN 80-246-0545-7 

HEIDEGGER, M. 2006. Konec filosofie a úkol myšlení. Praha : Oikoymenh, 
2006. 64 s. ISBN 80-7298-166-8. 

LYOTARD, J.-F. 2002. Návrat a jiné eseje. Praha : Herrmann a synové, 2002. 
232 s. ISBN neuvedené. 

LYOTARD, J.-F. 1993. O postmodernismu (Postmoderno vysvětlované dětem, 
Postmoderní situace). Praha : Filosofický ústav AV ČR, 1993. 177 s. ISBN 
80-7007-047-1. 

LYOTARD, J.-F. 2001. Putovaní a jiné eseje. Praha : Herrmann a synové, 2001. 
151 s. ISBN neuvedené. 

NIETZSCHE, F. 2010. O pravdě a lži ve smyslu nikoli morálním. Praha : 
Oikoymenh, 2010. 60 s. ISBN 978-80-7298-428-2. 

RORTY, R. 2006. Filozofické orchidey. Bratislava : Kalligram, 2006. 264 s. 
ISBN 80-7149-830-0. 

VIRILIO, P. 2010. Estetika mizení. Červený Kostelec : Pavel Mervart, 2010. 
110 s. ISBN 978-80-87378-21-2 

 



331 
 

SLOBODA PREJAVU A NÁBOŽENSKÁ SLOBODA 
V KRESŤANSKEJ ETIKE 

 
Radovan ŠOLTÉS 

 
Abstract: The theme of freedom of speech and related religious freedom has become 

actual in the Catholic Church up to the 20th century. It relates to the historical 
development of western society. Social paradigm is changing radically and it relates to turn 
from the medieval social system to the democratization of modern society. These ideas were 
reflected in the social doctrine of the Church and Christian ethics, which led to a theological 
turn from "right of truth" to the "right of person". A person, its value, dignity and 
freedom will become the key point for the official church statements, which was also 
reflected in the documents of Second Vatican Council. So the idea of tolerance cannot be 
regarded today as a foreign for the Church, although its implementation is only at the 
beginning. 

 
Etika je filozofickou disciplínou, ktorá sa zaoberá skúmaním 

a popisovaním morálneho konania človeka. Pri tom však vychádza 
z rozličných jazykových obrazov sveta, čo vytvára v samotnej etike pluralitu 
a dnes aj značnú diferencovanosť, prejavujúcu sa niekedy až protikladnými 
postojmi v zadefinovaní kľúčových etických pojmov ako je napr. dobro, zlo, 
slobodná vôľa a pod.  

Aj kresťanská etika má ambíciu vstupovať do etického diskurzu s 
presvedčením, že jej jazykový obraz sveta a človeka má čo povedať dnešnej 
dobe a že v niektorých témach jej princípy zohrávajú zásadnú dôležitosť 
a význam. Keďže etika pri popise ľudskej praxe vždy vychádza 
z konkrétneho svetonázorového predporozumenia týkajúceho sa chápania 
človeka, aj kresťanská etika stavia na princípoch, ktoré ju oprávňujú nazývať 
sa kresťanskou, na rozdiel od pojmu kresťanská filozofia, ktorý môžeme 
používať skôr v obraznom zmysle, prípadne môžeme hovoriť o filozofii 
inšpirovanej kresťanstvom. Východiská kresťanskej etiky majú dejinný 
charakter, ktorý súvisí s filozoficko-právnym kontextom našej západnej 
civilizácie, siahajúcej ku gréckej filozofii, rímskemu právu a židovsko-
kresťanskému náboženstvu, ktoré odkazuje na texty Svätého písma 
a tradíciu, v ktorej sa Písmo interpretuje. Tu však musíme zdôrazniť, že 
v priebehu kresťanských dejín dochádza k istým rozdielom, ktoré sa týkajú 
prístupu k zjaveniu, čo viedlo v západnej Európe k rozdeleniu kresťanov na 
katolíkov a protestantov. Preto aj pojem kresťanská etika zahŕňa obidva 
spôsoby realizácie viery. 

Ak by sme zobrali do úvahy posledné 20. storočie, ktoré je pre 
kresťanskú etiku mimoriadne dôležité v súvislosti s rozvojom rôznych 
prístupov, tak pre katolícku etiku môžeme spomenúť z množstva 



332 
 

predstaviteľov mená ako napr. J. Maritain, E.H. Gilson, E. Mounier, J. 
Lacroix, K. Wojtyła. V protestantskej etike napr. K. Barth, P. Tillich, E. 
Brunner, D. Bonhoeffer, E. Wolf. Často dochádza k prelínaniu medzi 
teológiu a etikou, pričom sa zdá, že katolícky myslitelia viac akcentovali 
filozofické východiská (predovšetkým novotomizmus a personalizmus)695 
a v protestantskom prostredí prevažuje teologický prístup. 

V našom príspevku sa budeme rámcovo pohybovať v oblasti katolíckej 
etiky. Nebudeme sa však zaoberať jednotlivými mysliteľmi alebo prístupmi 
k problematike slobody prejavu a náboženskej slobody, ale poukážeme na 
istý zlom, ktorý dnes už „bežné“ pojmy voviedol do kresťanského myslenia. 
Cez stručný historický náhľad vo formovaní katolíckej teológie poukážeme 
na obrat v myslení, ktorý sa zavŕši na Druhom vatikánskom koncile. 
Teologická reflexia je totiž pre kresťanskú, katolícku etiku podstatná, 
pretože samotná katolícka etika sa formovala na jej pozadí a zároveň ju 
spätne ovplyvňovala. 

 
„Kopernikovský obrat“ v teológii 
„Kopernikovským obratom“696 nazýva Bernhard Sutor zmenu 

v katolíckej teológii, ktorá súvisí s pojmom sloboda prejavu a náboženská sloboda, 
ako zazneli aj v oficiálnych dokumentoch Druhého vatikánskeho koncilu. 
Samotná téma náboženskej slobody a slobody prejavu, ako výsledok 
humanizácie spoločnosti, bol v oficiálnych vyjadreniach Cirkvi spočiatku 
vnímaný s istou nevôľou, čo súviselo s historickým pozadím spoločensko-
politickej situácie v Európe a istou formou teológie v Cirkvi.  

Tento „kopernikovský obrat“ súvisí s obratom cirkevného učenia z 
„práva pravdy“ na „právo osoby“.697 To viedlo k posunom pri chápaní osoby 
a jej práv. Východiská tohto procesu však súvisia a s osvietenstvom 
modernej doby. Presadzovanie sa týchto osvietenských ideí sa však dostalo 
do konfliktu s oficiálnym postojom cirkevnej inštitúcie. Príčinou neboli len 
politické problémy súvisiace so vzťahom Cirkvi a štátu, ale aj zaužívaný 
spôsob myslenia v teológii, ktorý vychádzal z teológie formovanej už 
v rannom stredoveku. 

Holandský teológ Ted Schoof vo svojej knihe Aggiornamento na prahu 3. 
tisíciletí? – Vývoj moderní katolické teologie, analyzuje vtedajší stav teológie na 
pozadí vzťahu medzi teológiou a právom, ktoré sa v stredoveku značne 
ovplyvňovali.  

V prvotnej Cirkvi a období patristiky cirkevní otcovia zdôrazňovali ako 
dôležitosť vieroučnej formulácie, tak aj jej reálne uplatnenie v praxi. 

                                                 
695 Porov. PLAŠIENKOVÁ, Z.: Súčasná katolícka etika. In: GLUCHMAN, V.; 
DOKULIL, M. (eds.): Súčasné etické teórie. Prešov : LIM, 2000, s. 177. 
696 SUTOR, B.: Politická etika. Trnava : Dobrá kniha, 1999, s. 193. 
697 Porov. SUTOR, B.: Politická etika. Trnava : Dobrá kniha, 1999, s. 192. 



333 
 

V dogmatických formuláciách rozhodne nevideli konečný bod interpretácie 
viery, ale skôr jej bod východzí. Môžeme stručne povedať, že patristická 
literatúra netrpela tým, že by zužovala realitu zjavenia na čisto pojmové 
poznanie.698 

K tomuto posunu dochádza až v stredoveku, keď sa stane 
rozhodujúcim právny aspekt dogmatických formulácií. Išlo predovšetkým 
o obdobie od 13. storočia, ktoré vytvorilo istú teologickú metodológiu 
siahajúcu až do neskorej moderny. Tesné prepojenie teológie a práva 
súviselo s istou zastrešujúcou úlohou teológie na univerzitách, ktorá mala 
zaručovať náukovú jednotu ostatných disciplín.699 Samotná teológia dostáva 
striktne organizovanú formu, ktorá používa právne metódy na formulovanie 
vieroučných a teologických výrokov. V tomto období vzniká osobitný stav 
teológov a kanonických právnikov, ktorý preberá titul „ordo doctorum“. Toto 
označenie bolo do 13. storočia, s významom učiteľ, vyhradené predovšetkým 
biskupom v súvislosti s ich poslaním. Takto sa formuje teológia, ktorá sa 
stáva záležitosťou odborníkov, ktorých výroky získavajú istú „autoritu“. Ich 
vysokošpecializovaný pojmový aparát má silný vplyv na formuláciu vierouky, 
avšak neraz bez kontaktu s reálny životom.700 

Aj keď vo vrcholnom stredoveku teológovia nevidia svoju úlohu 
v stanovovaní premís, ktoré by obsiahli celú ľudskú skúsenosť, v neskorom 
stredoveku opäť dochádza k tendencii prehliadať jednotu a kontinuitu 
medzi realitou sveta a vierou, ako to zdôrazňoval napr. Tomáš Akvinský701. 
Väčší dôraz sa opäť kladie na intelektuálny a pojmový aspekt viery (aj 
v reakcii na protestantizmus), bez jej vzťahu k dejinným súvislostiam. 
Stredoveký človek mal tendenciu vidieť dejinné dáta neproblematicky, ako 
vyjadrenie spôsobu myslenia, ktorý mu je blízky, ako zažívanie reality, ktorá 
zodpovedá jeho vlastnej skúsenosti. Na pomoc sa pribrala filozofia, v ktorej 
prevládal analytický spôsob myslenia neproblematizujúci spôsob poznávania 
a životné dianie. Teológovia tejto doby predpokladali, že viera a zjavenie sa 
zhodujú s jasne definovanými pojmovými pravdami, ktoré Cirkev predkladá ako 

                                                 
698 Porov. SCHOOF, T.: Aggiornamento na prahu 3. tisíciletí? – Vývoj moderní katolické teologie. 
Praha : Vyšehrad, 2004, s. 329. 
699 Porov. ANZENBACHER, A.: Křesťanská sociální etika. Brno : CDK, 2004, s. 42. 
700 porov. SCHOOF, T.: Aggiornamento na prahu 3. tisíciletí? – Vývoj moderní katolické teologie. 
Praha : Vyšehrad, 2004, s. 329-331. 
701 V súvislosti s postavou Tomáša Akvinského Ted Schoof poukazuje na skutočnosť, že 
Tomáš nebol veľkým zástancom technického a „formálneho“ jazyka v teológii ani 
v porovnaní s jeho súčasníkmi, ako bol napr. Bonaventúra. Napríklad v jeho spise o viere 
najprv poznamenáva, že v Kréde nevyznávame: „verím, že Boh je všemohúci“, ale „verím vo 
všemohúceho Boha.“; a potom používa šťastnú formuláciu, že naša viera v konečnom 
dôsledku nesmeruje k vyjadreniu viery, ale k realite, o ktorej hovorí. Tomášovi sa podľa 
Schoofa podarilo v technickom scholastickom kontexte zachovať rovnováhu medzi 
reálnym a pojmovým poznaním. Porov. SCHOOF, T.: Aggiornamento na prahu 3. tisíciletí? – 
Vývoj moderní katolické teologie. Praha : Vyšehrad, 2004, s. 342-343. 



334 
 

predmet viery a ktoré nutne spočívajú na priamom Božom zjavení. To 
viedlo k fundamentálnemu rozdeleniu ľudského reálneho prežívania 
a kresťanskej viery. Dôsledkom bolo, že sa samotné teologické formulácie 
začínajú chápať ako zjavenie a nie ako niečo, čo sa môže reinterpretovať a 
meniť.702 Reakciou na tento spôsob myslenia bolo aj odrhnutie mystickej 
teológie od teológie ako takej.  

Takto formovaná teológia viedla ku kresťanskému dogmatizmu, ktorý 
v novovekom procese narazil na nové prúdy a smery vo filozofii, 
spoločenských a exaktných vedách. Požiadavka precíznejšej metodológie 
vnáša nové pohľady aj na samotnú teológiu, čo mnohí vnímali ako 
nepriateľský postoj, čo v niektorých prípadoch nebolo neoprávnene. 
Novoveký obrat k subjektu teda nastolil nové otázky o povahe ľudského 
poznania, čo sa dotýkalo aj teologického myslenia, preto sa oficiálna 
katolícka teológia v druhej polovici 19. storočia stále viac cítila ohrozovaná. 

Isté prepojenie medzi modernou filozofiou a teológiou chceli vytvoriť 
tzv. modernisti703, avšak ich snahy boli odmietnuté704 vzhľadom k obavám 
o rozdrobovanie základov kresťanskej viery. Bola to aj istá reakcia na 
skúsenosť s francúzskou revolúciou a Napoleonovou érou (tyrania, 
prenasledovanie Cirkvi, sekularizmus, ohrozenie pápežstva), ako aj reakcia 
na snahy podriadiť Cirkev štátu (galikanizmus a jozefinizmus), ktorých 

                                                 
702 Porov. SCHOOF, T.: Aggiornamento na prahu 3. tisíciletí? – Vývoj moderní katolické teologie. 
Praha : Vyšehrad, 2004, s. 332-339. 
703 Modernizmus – Ide o označenie emancipačných, vedeckých, filozofických a aj 
protináboženských postojov subjektu, vedy, spoločnosti 19. storočia. V Katolíckej cirkvi 
išlo o reformné hnutie, ktoré sa pokúšalo presadiť v rámci teológie niektoré vedecké 
a filozofické poznatky moderny, ktoré mali tendenciu racionalisticky interpretovať vieru, 
ale zároveň zohľadňovať nové výskumy v oblasti histórie a biblika. Úmyslom síce bola 
snaha zvestovať obsah kresťanskej viery ľuďom svojej doby primeranejším spôsobom, ale 
často pre mnohé správne videné problémy ponúkal i nesprávne riešenia. To, v niektorých 
prípadoch, vytváralo názory nezlučiteľné s teologickým myslením v Cirkvi. Išlo o obrat 
k človeku a vede, ktorý sa preniesol aj na chápanie náboženstva. Zdôvodnenie kresťanstva 
sa nehľadá v historickej skutočnosti Kristovej osoby a v jeho diele, ale vo vnútri človeka, 
čím sa modernizmus kriticky staval voči zjaveniu ako takému. Porov. BILASOVÁ, V. – 
GREMEŠOVÁ, G.: Malý slovník filozofie. Košice : Pezolt, 2000, s. 117 – 118.; Porov. 
RAHNER, K. – VORGRIMLER, H.: Teologický slovník. Praha : Zvon, 1996, s. 184 – 185. 
704 Oficiálne boli modernisti ostro odmietnutí pápežom Piom X. v roku 1907 v dekréte 
Lamentabili (DS 3401 – 3466), v ktorom sú vypočítané najvážnejšie tézy modernizmu 
a zaujíma voči nemu stanovisko a v encyklike Pascendi dominici gragis (DS 3475 – 3498), kde 
podáva obšírny opis celého systému a sumarizuje hlavné teologické bludy a ich vyvrátenie. 
Nakoniec v roku 1910 Pius X. nariadil, že všetci duchovní musia pred prijatím vyššieho 
svätenia zložiť tzv. antimodernistický sľub, ktorého text zahŕňal základné cirkevné učenie 
a ostro odmietal učeniu odporujúce tézy. Išlo o prísahu, ktorá obsahovala zavrhnutie 
všetkých podstatných modernistických ideí, ktoré relativizovali interpretáciu Zjavenia 
a Tradície. Odvolaná bola až v roku 1967. Porov. STÖRIG, H. J.: Malé dějiny filozofie. Praha 
: Zvon, 1991, s. 435; porov. NEUER, J. – ROSS, H.: Viera Cirkvi v úradných dokumentoch jej 
magistéria. Trnava : Dobrá kniha, 1995, s. 45 – 47. 



335 
 

následky značne poškodili celú Cirkev. To vyvolalo konzervatívne, 
ultramontánne705 reakcie na snahy liberálne orientovaného smeru, ktorý zastával 
isté prijatie moderny a konštruktívnu diskusiu s osvietenskými ideami.706  

Problémom však bolo, že sa odsúdenie modernistických tendencií 
obrátilo aj voči úprimným snahám o nové pohľady a prístupy v oblasti 
teológie, histórie a interpretácie Písma, ktoré Cirkev neskôr prijala a dnes ich 
považujeme za samozrejmé. 

Stredoveká paradigma týkajúca sa teológie bola spojená s víziou jednej 
pravdy, ktorá je pojmovo uchopiteľná. S tým súviselo aj svetonázorové 
presvedčenie, ktoré bolo doménou cirkevne organizovaného kresťanského 
náboženstva. V súvislosti so skutočnosťou, že inkulturácia kresťanského 
náboženstva do feudálneho systému viedla nevyhnutne k feudalizácii Cirkvi, 
Cirkev a svetská moc sú prepojené a spoločne zaručujú cirkevno-
náboženskú integráciu obyvateľstva. Preto idea náboženskej slobody je tejto 
dobe cudzia.707 

Novoveký obrat k subjektu však nastolil požiadavky ekonomickej 
a kultúrnej slobody. Rozvoj ekonomiky a autonómia vied viedli k presadeniu 
slobody podnikania, kultúrnej slobody, zdôrazňovaniu ľudských práv, čo viedlo 
k potrebe politickej slobody.708 To umožnilo rozvoj plurality v myslení 
a v praktickom živote. Kresťanstvo tak stálo pred voľbou zotrvať pri 
historicky zaužívanom, tradičnom spôsobe myslenia, alebo prijať zmenu 
paradigmy v spoločnosti a pokúsiť sa ju dať do súladu s vlastnou vierou.  

Na druhej strane obrat k literatúre a umeniu predkresťanskej antiky 
v renesancii a rozvoj humanizmu síce jasne ukazujú, ako sa kultúrna 
buržoázia pozvoľne vyväzovala a emancipovala z cirkevne sprostredkovanej 
a teologicky ovládanej jednotnej kultúry, avšak tento proces neprebiehal bez 
účasti Cirkvi, pretože mnohí humanisti boli veriaci a cirkevne integrovaní 
kresťania, pre ktorých dôležitú úlohu zohrávalo predporozumenie chápania 
človeka ako obrazu Boha a z toho vyplývajúceho neredukovateľného 
významu jeho rozumového a slobodného ducha.709 Oficiálny postoj Cirkvi 
však bol zdržanlivý. V súvislosti s ľudskými právami, ktoré vzišli z duchovného 
sveta humanizmu, racionálnej teórie prirodzeného práva a osvietenstva, bol 
postoj Cirkvi k ľudským právam negatívne poznačený, už spomínanou, 
proticirkevnou tendenciou francúzskej revolúcie, z ktorej vzišlo prehlásenie 

                                                 
705 Z lat. ultra montes – za horami, myslelo sa za Alpami, pretože išlo o tendenciu silného 
zamerania sa na Rím. 
706 Porov. ANZENBACHER, A.: Křesťanská sociální etika. Brno : CDK, 2004, s. 125 – 126. 
707 Porov. ANZENBACHER, A.: Křesťanská sociální etika. Brno : CDK, 2004, s. 40. 
708 Porov. ANZENBACHER, A.: Křesťanská sociální etika. Brno : CDK, 2004, s. 42 – 45. 
709 Porov. ANZENBACHER, A.: Křesťanská sociální etika. Brno : CDK, 2004, s. 45. 



336 
 

o ľudských právach (1789), inšpirujúce v 19. storočí ústavy ďalších štátov.710 
To viedlo k tomu, že v samotnej Cirkvi, z už dvoch spomínaných tendencii, 
liberálnej a ultramontánnej, prevážila ultramontánna tendencia, ktorá hájila 
zachovanie tradične zaužívaného stavu. 

Ovplyvnilo to aj samotnú teológiu a s ňou súvisiacu filozofiu. Ešte 
koncom 19. storočia prevládala snaha znovuoživenia scholastického prístupu 
k filozofii a teológii, ktorý poznačil aj Prvý vatikánsky koncil (1870), na 
ktorom bola prijatá dogma o neomylnosti pápeža, čo vyplývalo 
z pokračovania zaužívaného teologického myslenia. Ako hovorí Schoof: „Po 
prvom vatikánskom koncile, čiastočne následkom statického obrazu Boha, ktorý sa 
v pokoncilovej teológii chápal ako invariabilný počiatočný bod, sa stala nezmeniteľná 
prirodzenosť dogiem nenapadnuteľnou rovnako, ako nezmeniteľná prirodzenosť 
samotného Boha.“711 

K tomuto trendu prispela aj encyklika Aeterni Patris, vydaná 4. októbra 
1879, ktorá poukázala na omyly doby (pozitivizmus, materializmus 
a ateizmus) a na hodnoty spojené so scholastickou filozoficko-teologickou 
tradíciou. Encyklika vyzvala k znovuobjaveniu a oživeniu diela Tomáša 
Akvinského ako učiteľa pravej múdrosti a vedy a zároveň výslovne 
poukázala na zameranie sa na filozofiu a teológiu Tomáša. Aeterni Patris sa 
stala základným dokumentom novoscholastiky.712 Od tejto encykliky sa 
datuje prednostné postavenie sv. Tomáša v rámci úradnej cirkevnej filozofie 
a teológie. Táto hlavná myšlienka encykliky prešla aj do vtedajšieho 
cirkevného zákonníka z roku 1917, Kán. 1366 § 2, ktorý hovorí: „Vyučovanie 
racionálnej filozofie a teologické štúdia sa majú diať v duchu a pod vedením anjelského 
doktora, to značí sv. Tomáša.“713  

Upriamenie sa na scholastiku orientovanú tomisticky bolo aj priamym 
pokračovaním záverov Prvého vatikánskeho koncilu, kde sa v súvislosti 
s pápežstvom presadilo scholastické presvedčenie, že cirkevná autorita stojí 
nad dejinami a môže prekonať všetky historické námietky. Vyjadrenie Leva 
XIII. bolo len zavŕšením procesu dominancie scholastiky nad ostatnými 
filozofickými prístupmi.714 

Na jednej strane mal tento prístup výhody, pretože priniesol jasnú 
orientáciu a vnútornú jednotu samotnej Cirkvi vo vtedajších, politicky 

                                                 
710 Oficiálne tento pojem zaznieva prvýkrát až v encyklike Jána XXIII. Pacem in terris 
(1963), čl. 11 – 27, kde systematicky úvádza podrobný zoznam ľudských práv. Porov. 
PESCHKE, K-H.: Křesťanská etika. Praha : Vyšehrad, 1999, s. 218 – 219. 
711 SCHOOF, T.: Aggiornamento na prahu 3. tisíciletí? – Vývoj moderní katolické teologie. Praha : 
Vyšehrad, 2004, s. 339. 
712 Porov. CORETH, E.; EHLEN, P. et al.: Filosofie 20. století. Olomouc : Nakladatelství 
Olomouc, 2006, s. 91. 
713 Porov. KRAPKA, E.: Zasvätenie do filozofie. Bratislava : TF TU, 2001, s. 56. 
714 Porov. SCHOOF, T.: Aggiornamento na prahu 3. tisíciletí? – Vývoj moderní katolické teologie. 
Praha : Vyšehrad, 2004, s. 247. 



337 
 

neistých a prevratných časoch. Na druhej strane to znamenalo isté ustrnutie 
v teológii a filozofii na teologických fakultách. Novoscholastika síce prináša 
nové premyslenie tém o dôstojnosti ľudskej osoby a jeho miesta 
v spoločnosti z pohľadu prirodzeného zákona, avšak novotomizmus 
a novoscholastika nemohli ostať jedinou alternatívou pre filozofiu 
a teológiu, hoci boli pomerne dlho priorizované aj kvôli cirkevným 
sankciám, ktorým bol vystavený každý návrh alternatívnej teológie alebo 
akékoľvek zapochybovanie o scholastike. 

Okrem znovuoživenia tomistickej tradície a premyslenia mnohých tém 
sa nutne otvárala potreba premyslieť problémy, cez metódy a myšlienkové 
východiská iných filozofických a teologických prístupov. Až do doby na 
prelome storočí prevládal skôr defenzívne apologetický postoj, ktorý sa 
bránil proti omylom doby a trval na „vlastníctve“ pravdy. Od 20. a 30. rokov 
20. storočia sa presadzuje otvorený prístup, ktorý zohľadňuje poznatky 
a problémy modernej filozofie z hľadiska kresťanského myslenia. Medzi 
významné osobnosti patrili napríklad Erich Przywara, ktorý sa zaoberal 
Kantom, Kierkegaardom a Nietzschem. Romano Guardini, ktorý sa pokúšal 
novým spôsobom vnímať jedinečnosť osoby. Joseph Maréchal sa pokúsil 
myslieť metafyziku vychádzajúc z Kantovej transcendentálnej metódy, ktorá 
s Kantovou kritikou poznania bola dovtedy, v kresťanskom prostredí, 
považovaná za zdôvodnenie úplného subjektivizmu a relativizmu. Môžeme 
spomenúť ďalších mysliteľov ako bol Etienne Gilson, Reginald Garrigou–
Lagrange, Johan B. Lotz, Emerich Coreth alebo teológ Karl Rahner. Mnohí sa 
taktiež inšpirovali existencializmom alebo filozofiou Martina Heideggera.715 

Po Druhom vatikánskom koncile sa tomizmus už nemohol viac 
považovať za jedinú alternatívu kresťansky zmýšľajúceho filozofa ani 
teológa. Prevážila idea dialogického prístupu, ktorá bola oficiálne zavŕšená 
konštitúciou Gaudium et spes na Druhom vatikánskom koncile, ktorý 
charakterizovalo známe slovo, alebo aj heslo „aggiornamento“716. To prispelo 
aj k už spomínanému „kopernikovskému obratu“ od práva pravdy, ktorá je 
viazaná logickými premisami, k právu osoby, ktoré zohľadňuje dynamický 
rozmer ľudského života. 

 
Osoba ako kľúčový pojem kresťanskej etiky 
Aj po metodologickom posune v katolíckej teológii a filozofii ostáva 

pojem „osoba“ pre kresťanskú etiku kľúčovým. Pri jej definícii sa však bude 
vychádzať nielen zo substanciálnej povahy, ale predovšetkým z jedinečnosti 
osoby, ktorá bola zdôrazňovaná vo filozofických smeroch 20. storočia – 

                                                 
715 Porov. CORETH, E.; EHLEN, P. et al.: Filosofie 20. století. Olomouc : Nakladatelství 
Olomouc, 2006, s. 96 – 97. 
716 Aggiornamento (tal. prispôsobenie dnešnému stavu) – program Druhého vatikánskeho 
koncilu o priblížení sa Cirkvi súčasnému životu. 



338 
 

existencializmu, personalizmu a dialogickej filozofii, z ktorých vzišli kľúčové 
impulzy pre kresťanských mysliteľov. 

Tento posun v chápaní osoby sa prejavil aj napríklad v etike Wojtyłu, 
ktorý sa svojou filozofickou koncepciou zaraďuje do personalisticky 
orientovaného tomisticko-fenomenologického myšlienkového smeru. 
Vychádzal z aristotelovsko-tomistickej filozofie a inšpiroval sa mysliteľmi 
ako bol Martin Buber, Gabriel Marcel a predovšetkým Max Scheler, kde ich 
vplyvom dochádza k Wojtyłovmu hlbšiemu zameraniu sa na personálny 
rozmer ľudskej osoby. Uvedomil si, že aristotelovsko-tomistická tradícia 
predstavuje vhodné spracovanie iba jednej z dvoch hlavných skúsenosti 
človeka, t. j. vonkajšej skúsenosti, nedoceňuje však vnútornú skúsenosť, ktorá 
poukazuje na personálny rozmer človeka.717 To rozpracoval prevažne v diele 
„Osoba i czyn“. 

Takto uchopený pojem „osoby“ sa stáva kľúčovým slovom jeho 
filozofického myslenia a poukazuje na podstatu človeka. Tá sa neukazuje 
bezprostredne, ale môžeme ju objavovať v ľudských činoch lásky, slobody 
a poznania, ktoré robia človeka otvorenou bytosťou voči svetu i sebe. 
Wojtyła takto reaguje aj na problém chápania človeka vo svete: „Vníma 
bytostné ohrozenie človeka, ktorý sa stáva skôr predmetom určitých techník, 
ako podmetom zodpovedným za svoje konanie. [...] Požaduje, aby rozvoj 
človeka nebol chápaný výlučne v ekonomickom zmysle, ale treba mať pred 
očami celého človeka.“718 Preto vo Wojtyłovom diele „otázky späté 
s analýzou aktov vedomia, morálnej aktivity človeka, jeho prirodzenosti 
a vnútornej skúsenosti, osobnostnej dokonalosti, hlbokého prežívania, ale 
i ľudskej slobody, lásky a zodpovednosti, nakoniec vyústili do metafyzickej 
koncepcie osoby.“719 Vychádza pritom zo známej definície osoby u Boetia, 
podľa ktorej je „osoba jedinec rozumnej prirodzenosti“, pritom však bude 
zdôrazňovať tvorivú úlohu človeka pri vytváraní seba samého, čo je 
inšpirované personálnymi a existenciálnymi mysliteľmi.  

Kresťanská etika už nebude klásť výlučný dôraz na statické, racionálne 
uchopenie definície človeka, ale bude zdôrazňovať aj fenomenologický 
prístup.720 Vychádzajúc z charakteristiky, že človek ako osoba patrí sebe a nedelí 
svoje bytie s nikým druhým721, čo je tiež scholastická definícia, v kontexte 
personalizmu a moderny, poukáže na dôležitosť osobných práv, s ktorými 

                                                 
717 Porov. CSONTOS, L.: Základná antropologická línia v encyklikách Jána Pavla II. Trnava : 
Dobrá kniha, 1996, s. 61. 
718 DANCÁK, P.: Personalistický rozmer vo filozofii 20. storočia. Prešov : GTF PU, 2009, s. 7. 
719 PLAŠIENKOVÁ, Z.: Súčasná katolícka etika. In: GLUCHMAN, V.; DOKULIL, M. 
(eds.): Súčasné etické teórie. Prešov : LIM, 2000, s. 211. 
720 Porov. CORETH, E.: Co je člověk. Praha : Zvon, 1996, s. 151 – 152. 
721 Porov. SOTONIAKOVÁ, E.: Postavenie kresťana v tomto svete (študijné texty k predmetu 
Kresťanská sociálna náuka a základy politológie). Prešov : Spolok biskupa P. P. Gojdiča, 1999, 
s. 27. 



339 
 

súvisí aj právo na vlastný názor a náboženskú slobodu, ktoré sú výrazom 
ľudskej slobody a svedomia. Takto dochádza k zdôrazneniu špecifického 
charakteru osobného bytia človeka a jeho realizácie v interpersonálnych 
vzťahoch, ktoré spoluvytvárajú konkrétnu osobu.  

Osoba je teda nezastupiteľnou a neredukovateľnou bytosťou, čo 
sformuloval Kant v kategorickom imperatíve: „Konaj tak, aby si používal ľudstvo 
ako vo svojej osobe, tak i v osobe každého druhého vždy zároveň ako účel a nikdy iba 
ako prostriedok.“722 Tento imperatív preberá Wojtyła v inom znení, ktoré 
zaznelo aj v diele Osoba i czyn: „Koľko ráz je v tvojej činnosti osoba predmetom 
konania, toľko ráz pamätaj, že ju nemôžeš používať len ako prostriedok na dosiahnutie 
cieľa, ako nástroj, ale počítaj s tým, že ona sama má alebo dokonca musí mať svoj cieľ. 
Tento princíp v takejto formulácii stojí pri základoch každej správne ponúkanej slobody 
človeka, ale najmä slobody svedomia.“723  

 
Druhý vatikánsky koncil a jeho konzekvencie pre kresťanskú 

etiku 
Tieto idey našli svoje oficiálne zvŕšenie na Druhom vatikánskom koncile 

(1962 – 1965) v konštitúcii Gaudium et spes a deklarácii o náboženskej slobode 
Dignitatis humanae. Cirkev sa v období koncilu a po koncile vyrovnala so 
skutočnosťou, že aj viera a celý ľudský život je neoddeliteľný od dejinného 
vývoja, čo sa prejavilo v otvorení pre kritické štúdium724 textov Písma 
a tradície, čo viedlo k rozširovaniu teologických smerov. Práve tieto 
predpoklady, vyplývajúce z dejinných a antropologických limitov, ako 
zdôrazňuje Karl Rahner, sú obsahom teológie založenej na Zjavení.725 Preto 
aj teológia musí byť otvorenou pre neustálu transcendenciu. Konečný človek nikdy 
nemôže Boha uchopiť, iba sa k nemu „približovať“ cez interpretáciu 
dejinného zjavenia. Preto koncil vyzýva k takému štúdiu teológie, ktoré je 
neoddeliteľné od výsledkov humánnych a exaktných vied. 

Koncil jednoznačne podporuje slobodu myslenia a bádania ako 
v empirických, humánnych, tak aj v teologických vedách, ktoré majú 
zohľadňovať aktuálne výsledky humánnych a exaktných vied: „...dať dovedna 
nové vedecké poznatky, nové teórie a najnovšie objavy s kresťanským spôsobom života 
a kresťanským učením. [...] Teologické štúdium nech sa snaží o hlbšie poznanie zjavenej 
pravdy a zároveň nech nezanedbá kontakt so svojou dobou, aby sa umožnilo dôkladnejšie 
poznanie viery vzdelancom rozmanitých odborov. Táto spolupráca bude veľmi blahodárne 
pôsobiť na výchovu budúcich duchovných, lebo budú vedieť vhodnejšie predkladať našim 
súčasníkom učenie o Bohu, o človeku a o svete, takže budú tým ochotnejšie prijímať ich 
slová. Ba je želateľné, aby si početní laici nadobudli primerané vedomosti v posvätných 
                                                 
722 KANT, I.: Základy metafyziky mravů. Praha : Nakladatelství Svoboda, 1976, s. 75. 
723 WOJTYŁA, K.: Láska a zodpovednosť. Bratislava : Metodicko-pedagogické centrum, 
2003, s. 25. 
724 Porov. Dei Verbum, 12. 
725 Porov. RAHNER, K.: Základy křesťanské víry. Svitavy : Trinitas, 2004, s. 63. 



340 
 

vedách a aby sa viacerí z nich zámerne venovali týmto štúdiám a ich prehlbovali. Aby 
však mohli plniť svoje poslanie, nech sa ponechá veriacim – tak duchovným, ako aj 
laikom – spravodlivá sloboda výskumu a myslenia i sloboda prejaviť skromne a pritom 
smelo svoju mienku vo veciach, v ktorých sa dobre vyznajú.“726 

 To vysvetľuje aj existenciu plurality v samotnej teológii.727 Táto pluralita 
však neprotirečí kresťanskej jednote, pretože poznanie pravdy nikdy nie je 
vlastníctvom ani výsadou jednotlivcov, ale, ako zdôrazňuje Solovjov, odhaľuje sa 
v solidárnosti spoločenstva.728 Podobne uvažuje Jaspers: „Až v komunikácii sa 
uskutočňuje každá iná pravda, len v nej som sám sebou, nielen tým, že iba žijem, ale že 
žijem plným spôsobom. Boh sa ukazuje nepriamo a nie bez lásky človeka k človeku.“729 

Pravda a omyl, ako hovorí Sutor, nejestvujú objektívne, vo 
vzduchoprázdne. Skôr ľudia hľadajú pravdu a môžu sa pritom aj mýliť. Sú 
síce osoby schopné poznávania hľadať pravdu, ale žiadna vonkajšia inštancia 
nemá právo ich pritom nútiť, aby prijali určitú pravdu proti svojmu 
svedomiu.730 

Túto myšlienku rozvinul koncil v deklarácii o náboženskej slobode731. 
„Pravda, ako uvádza deklarácia, sa presadzuje jedine svojou vlastnou silou, vniká do 
myslí lahodne a pritom dôrazne.“732 „Pravdu však treba hľadať spôsobom, ktorý 
vyhovuje dôstojnosti ľudskej osobnosti a jej spoločenskej povahe, to znamená slobodným 
výskumom, pomocou vyučovania a vzdelávania, komunikáciou a dialógom,  pri ktorom 
jeden druhému vykladajú pravdu, ktorú našli – alebo o ktorej sa nazdávajú, že ju našli –
, aby si tak navzájom pomáhali hľadať pravdu.“733 

Dialogický prístup deklarácia potom aplikuje na náboženský aspekt, 
týkajúci sa viery a jej šírenia. Zároveň zdôrazňuje veľkú toleranciu a úctu 
pred svedomím každého človeka. „Pri šírení viery a pri zavádzaní náboženských 
praktík je potrebné vždy sa vystríhať akýchkoľvek spôsobov, ktoré by mohli mať náter 
donucovania alebo nečestného, poprípade nie priam náležitého nahovárania, najmä ak ide 
o menej vzdelaných alebo chudobných ľudí. Takýto postup sa má pokladať za 
zneužívanie vlastného práva a za porušovanie práva iných.“734 Nikto sa teda nesmie 
k viere nútiť proti vôli. Jedinou alternatívou je „pozývať ľudí, aby z vlastnej vôle 
prijali kresťanskú vieru a ju cez celý život aktívne vyznávali.“735 Príkladom je sám 

                                                 
726 Gaudium et spes, 62. 
727 Porov. RAHNER, K.: Základy křesťanské víry. Svitavy : Trinitas, 2004, s. 41 – 42. 
728 Porov. SOLOVJOV, V.: Duchovní základy života. Velehrad : Refugium, 1996, s. 46. 
729 JASPERS, K.: Úvod do filosofie. Praha : Oikoymenh, 1996, s. 20. 
730 Porov. SUTOR, B.: Politická etika. Trnava : Dobrá kniha, 1999, s. 193. 
731 Okrem idey náboženskej tolerancie a slobody, vyplývajúce z dôstojnosti ľudskej osoby, 
deklarácia hovorí aj o úlohách spoločnosti, štátu a rodiny voči náboženstvu 
a náboženským prejavom. V našom príspevku sa však týmito témami nemôžeme bližšie 
zaoberať. 
732 Dignitatis humanae, 1. 
733 Dignitatis humanae, 3. 
734 Dignitatis humanae, 4. 
735 Dignitatis humanae, 10. 



341 
 

Kristus, ktorý sa nenechal strnúť mocou, ale „trpezlivo pozýval a získaval si 
učeníkov.“736 „Vydal svedectvo pravde, ale pritom ju nechcel nasilu nanútiť tým, čo jej 
odporovali. Lebo jeho kráľovstvo sa nepresadzuje násilím, lež sa nastoľuje dosvedčovaním 
a počúvaním pravdy a vzmáha sa láskou, ktorou Kristus povýšený na kríž priťahuje k 
sebe ľudí.“737 

Tieto koncilové idey ovplyvnili aj vývoj misiológie v pokoncilovom 
období738 a rovnako v nich  pokračoval aj Ján Pavol II. V encyklike Sollicitudo 
rei socialis (1987) píše, v súvislosti s pomocou rozvojovým krajinám, že „v 
nijakom prípade neslobodno pod zámienkou nutnosti rozvoja druhým vnucovať vlastný 
spôsob života alebo vlastnú náboženskú vieru.“739 A v sociálnej encyklike Centesimus 
annus (1991) zdôrazňuje: „Cirkev nezatvára oči ani pred nebezpečenstvom fanatizmu 
alebo fundamentalizmu tých, čo v mene údajnej vedeckej a náboženskej ideológie cítia sa 
oprávnení druhým ľuďom nanútiť svoju predstavu o pravde a dobre. Kresťanská pravda 
k takým nepatrí. Kresťanská viera, keďže nie je ideológiou, sa neusiluje vtesnať pestrú 
spoločensko-politickú skutočnosť do ustrnutej schémy a uznáva, že ľudský život sa 
v dejinách realizuje v rôznych, a nie vždy bezchybných podmienkach. Preto rešpektovanie 
slobody patrí k metóde Cirkvi, ktorá neprestajne prízvukuje transcendentnú dôstojnosť 
osoby.“740 Napriek tomu, že sa kresťanské náboženstvo snaží neprestajne 
ponúkať svoje presvedčenie druhým, nesmie zabúdať, že „v dialógu s druhými 
ľuďmi, všímavý ku každému zlomku pravdy, s ktorým sa stretá v konkrétnom živote 
a v kultúre jednotlivcov i národov, neprestáva potvrdzovať to, čo ho naučila o ľudskej 
osobe jeho viera a správne používanie rozumu.“741 Podľa slov Jána Pavla II. je to 
teda viera, ktorá si váži slobodu druhých a dokáže vstupovať do pluralitného 
dialógu a nevnucuje vlastný spôsob života, alebo vlastné presvedčenie druhým 
pod rozličnými zámienkami. 

Z predchádzajúcej analýzy vidíme, že v 20. storočí došlo v teologickom 
myslení k veľkému posunu oproti minulosti, čo potvrdzuje aj text deklarácie, 
v ktorom sa píše, že „hoci v živote ľudu Božieho, putujúceho uprostred premenlivosti 
ľudských dejín sa občas vyskytli spôsoby menej zhodné alebo priam v protive s duchom 
evanjelia, predsa vždy zostalo v platnosti učenie Cirkvi, že nik sa nemá k viere nútiť.“742 
Zároveň je dôležité aj konštatovanie o hľadaní pravdy a nie jej vlastnení, a to 
na poli celého ľudského spoločenstva. 

Takto sa koncil obracia aj na neveriacich. Odmieta síce ateizmus 
a formy náboženského útlaku, ale neodmieta dialogické riešenie a aj ateistov 

                                                 
736 Dignitatis humanae, 11. 
737 Dignitatis humanae, 11. 
738 Porov. BUČKO, L.: Globalizácia a misijná činnosť – Výzva na novú paradigmu? In: 
Globalizácia a náboženstvo. Zborník. Prešov : GTF PU, 2011, s. 8n. 
739 Sollicitudo rei socialis, 32. 
740 Centesimus annus, 46. 
741 Centesimus annus, 46. 
742 Dignitatis humanae, 12. 



342 
 

priateľsky pozýva k spolupráci.743 Pre tento dialóg vyzýva aj samotných 
predstaviteľov Cirkvi a veriacich: „Nech si vytrvalým štúdiom nadobudnú schopnosť 
zúčastňovať sa na dialógu so svetom a s ľuďmi akejkoľvek mienky.“744 To si vyžaduje 
ochotu vstupovať do diskurzov aj s inými formami racionality, ako len s 
tými, ktoré boli zaužívané. V bode č. 44 konštitúcie Gaudium et spes sa 
uvádza: „Skúsenosti minulých storočí, vedecký pokrok, poklady skryté v rozličných 
formách ľudskej kultúry, ktorými sa výraznejšie prejavuje povaha samého človeka 
a kliesnia sa nové cesty k pravde – to všetko osoží aj Cirkvi. Sama sa totiž hneď od 
počiatku svojich dejín naučila vyjadrovať blahozvesť Kristovu v pojmoch a jazykoch 
rôznych národov a okrem toho sa ju usilovala objasniť múdrosťou filozofov, a to za tým 
cieľom, aby primerane prispôsobila evanjelium chápavosti všetkých a požiadavkám 
múdrych. A táto prispôsobivosť v hlásaní zjaveného slova musí zostať zákonom každého 
šírenia evanjelia. Lebo takto sa u každého národa podnecuje schopnosť vyjadriť 
blahozvesť Kristovu svojským spôsobom a zároveň sa napomáha živá výmena medzi 
Cirkvou a rozmanitými národnými kultúrami. Aby sa táto výmena zintenzívnila, najmä 
v našich časoch veľmi rýchlych zmien a krajne sa odlišujúcich názorov, Cirkev potrebuje 
zvlášť pomoc tých, čo žijú vo svete, sú znalcami rozmanitých ustanovizní a disciplín 
a dobre chápu ich ducha, či už ide o veriacich alebo neveriacich.“ 

V širšom kontexte môžeme hovoriť aj o nových filozofických smeroch 
a prúdoch, ktoré sa rovnako podieľajú na vytváraní kultúry a zároveň sú 
istým zrkadlom dnešnej doby. „Kresťania na ceste do nebeskej vlasti majú hľadať 
a chápať to, čo je hore. To však nielenže nezmenšuje, ale skôr zvyšuje význam ich 
povinnosti spolupracovať so všetkými ľuďmi na budovaní ľudskejšieho sveta.“745 
Samozrejme, že dialóg nebude vždy ľahký a môže narážať na odmietanie 
alebo na relativizovanie svetonázoru veriaceho. Napriek tomu koncil kladie 
na srdce, že „tieto nedobré následky nevyplývajú nevyhnutne z modernej kultúry, ani nás 
nesmú uvádzať do pokušenia zaznávať jej pozitívne hodnoty.“746 „Nech teda veriaci žijú 
v čím užšom spojení s ostatnými ľuďmi svojej doby a nech sa usilujú dokonale pochopiť ich 
zmýšľanie a cítenie, prejavujúce sa v kultúre.“747 To si vyžaduje vzájomný dialóg, 
v ktorom sa nielen hovorí, ale aj počúva. Preto konštitúcia na záver vyjadruje 
želanie: „aby nik nebol vylúčený z tohto dialógu, vedeného jedine z lásky k pravde, 
rozumie sa s patričnou rozvážnosťou: ani tí, čo majú v úcte vynikajúce hodnoty ľudského 
ducha, hoci ešte nepoznajú ich Pôvodcu, ani tí, čo sa stavajú proti Cirkvi a ju rozličným 
spôsobom prenasledujú.“748 

 
 
 

                                                 
743 Porov. Gaudium et spes, 21. 
744 Gaudium et spes,43. 
745 Gaudium et spes, 57. 
746 Gaudium et spes, 57. 
747 Gaudium et spes, 62. 
748 Gaudium et spes, 92. 



343 
 

Záver 
Spomínané idey súčasnej oficiálnej náuky Cirkvi, týkajúce sa slobody 

prejavu a náboženskej slobody, vznikli na pozadí novovekého procesu, ktorý 
podnietil slobodu a rozvoj myslenia vo všetkých oblastiach ľudského života. 
To ovplyvnilo kresťanských teológov a filozofov, ktorých myšlienkové úsilie 
posunulo Cirkev zo stredovekej paradigmy k súčasnému pluralitnému 
mysleniu, ktoré rešpektuje dôstojnosť ľudskej osoby a zároveň uznáva 
hranice ľudského myslenia. Presvedčenie o vlastníctve pravdy 
a jednoznačnom pochopení zjavenia ľudským myslením ustúpilo uznaniu 
vývoja ľudského myslenia, ktoré pravdu hľadá. Začína sa opäť viac 
zohľadňovať vzťah medzi pojmovým myslením a konkrétnym životom, čo 
sa prejavilo v samotnej kresťanskej etike. Idea tolerancie dnes už teda nemôže 
byť považovaná za cudziu Cirkvi, hoci sa v dejinnom kontexte nachádzame 
len na začiatku a preto v jej čo najúprimnejšej realizácii, ktorá chce byť ako 
tolerantnou, tak aj pravdivou, je pred nami ešte dlhá cesta. 

 
 
ZOZNAM POUŽITEJ LITERATÚRY 
 

ANZENBACHER, A.: Křesťanská sociální etika. Brno : CDK, 2004. 
BILASOVÁ, V. – GREMEŠOVÁ, G.: Malý slovník filozofie. Košice : Pezolt, 

2000. 
BUČKO, L.: Globalizácia a misijná činnosť – Výzva na novú paradigmu? In: 

Globalizácia a náboženstvo. Zborník. Prešov : GTF PU, 2011. 
CORETH, E.: Co je člověk. Praha : Zvon, 1996. 
CORETH, E.; EHLEN, P. et al.: Filosofie 20. století. Olomouc : Nakladatelství 

Olomouc, 2006. 
CSONTOS, L.: Základná antropologická línia v encyklikách Jána Pavla II. Trnava 

: Dobrá kniha, 1996. 
DANCÁK, P.: Personalistický rozmer vo filozofii 20. storočia. Prešov : GTF PU, 

2009. 
Dokumenty Druhého vatikánskeho koncilu I.: Dei Verbum. Trnava : SSV, 

1993. 
Dokumenty Druhého vatikánskeho koncilu II.: Dignitatis humanae. Trnava : 

SSV, 1993.  
Dokumenty Druhého vatikánskeho koncilu I.: Gaudium et spes. Trnava : SSV, 

1993. 
JÁN PAVOL II.: Centesimus annus. In: Sociálne encykliky. Trnava : SSV, 1997. 
JÁN PAVOL II.: Sollicitudo rei socialis. In: Sociálne encykliky. Trnava : SSV, 

1997. 
JASPERS, K.: Úvod do filosofie. Praha : Oikoymenh, 1996. 
KANT, I.: Základy metafyziky mravů. Praha : Nakladatelství Svoboda, 1976. 
KRAPKA, E.: Zasvätenie do filozofie. Bratislava : TF TU, 2001. 



344 
 

NEUER, J. – ROSS, H.: Viera Cirkvi v úradných dokumentoch jej magistéria. 
Trnava : Dobrá kniha, 1995. 

PLAŠIENKOVÁ, Z.: Súčasná katolícka etika. In: GLUCHMAN, V.; 
DOKULIL, M. (eds.): Súčasné etické teórie. Prešov : LIM, 2000. 

PESCHKE, K-H.: Křesťanská etika. Praha : Vyšehrad, 1999. 
RAHNER, K.: Základy křesťanské víry. Svitavy : Trinitas, 2004. 
RAHNER, K. – VORGRIMLER, H.: Teologický slovník. Praha : Zvon, 1996. 
SCHOOF, T.: Aggiornamento na prahu 3. tisíciletí? – Vývoj moderní katolické 

teologie. Praha : Vyšehrad, 2004. 
SOLOVJOV, V.: Duchovní základy života. Velehrad : Refugium, 1996. 
SOTONIAKOVÁ, E.: Postavenie kresťana v tomto svete (študijné texty k predmetu 

Kresťanská sociálna náuka a základy politológie). Prešov : Spolok biskupa P. 
P. Gojdiča, 1999. 

STÖRIG, H. J.: Malé dějiny filozofie. Praha : Zvon, 1991. 
SUTOR, B.: Politická etika. Trnava : Dobrá kniha, 1999. 
WOJTYŁA, K.: Láska a zodpovednosť. Bratislava : Metodicko-pedagogické 

centrum, 2003. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



345 
 

HUMANISTICKÉ ASPEKTY V LITERÁRNO-
FILOZOFICKEJ REFLEXII SO ZAMERANÍM NA 

DIELA SLOVENSKÝCH REALISTICKÝCH AUTOROV 
 

Anna ŠVECOVÁ 
 

Abstract: The humanism can be apprehended as summary of opinions, which 
include the preservation of human dignity and in addition the critical self-reflection on the 
specifically level of human kind. This work is focused on recognition the meaning and 
positions of the humanistic tendencies in the works of Slovak realistic authors in literature 
and its philosophical reflection. We try to refer on the readability on these texts and their 
present contribution too and also point on their possibility of re-actualization in the context 
of postmodern era with their wide interpretation range enriching the common reader in the 
term of humanism. 

 
V kontexte súčasnej postmodernej doby sa problematika humanizmu 

respektíve antihumanizmu vyskytuje čoraz častejšie v rôznych vedeckých 
oblastiach – filozofia, psychológia, právo, literatúra, teológia atď. ako aj 
v každodennom živote. „Termín humanizmus vznikol z latinského homo, 
humanus, humanitas, teda človek, ľudský, ľudskosť. Týmito termínmi boli 
označované v latinskom jazyku atribúty týkajúce sa človeka ako špecifického 
druhu medzi  živými bytosťami, zobrazovali len jemu prináležiace 
osobitnosti.“749 Relevancia konečnej definície pojmu humanizmus je 
pochybná a to z toho dôvodu, že v rámci jednotlivých historických epoch 
tento pojem nadobúdal ďalšie významy vzhľadom na dobový kontext 
a taktiež na neustály duchovný vývoj či rast človeka: „Ideál humanizmu je v 
dejinách jeden z najčastejších, ale i najpodivnejších: človek sa v ňom kladie 
za vzor a ideál človeku. V tomto je implicitne obsiahnuté východisko, že 
človek vlastne ešte nie je „hotový“ a dosiaľ neexistuje „plne“. Humanistické 
požiadavku potom často vychádzajú z „plnosti človeka“, „celého človeka“, 
prípadne „človeka skutočne ľudského“.“750 Humanizmus môžeme ponímať 
ako súbor názorov, ktoré vzhľadom k ľudskej bytosti zdôrazňujú princípy 
zachovania dôstojnosti človeka, zahrňujú ochranu práv človeka, snahu 
o vytvorenie vhodných podmienok pre kvalitný vývoj a rozvoj ľudskej 
bytosti a zušľachťovanie ľudského konania. Vzhľadom na historický kontext 
môžeme o humanizme hovoriť ako o myšlienkovom hnutí, ktoré sa 
formovalo v období renesancie v 14. – 16. storočí. V tomto období sa hlásali 
myšlienky o slobode ľudského indivídua, ktoré má právo na plnohodnotný 

                                                 
749 BRIŠKA, F. 2000. Problém človeka a humanizmu v politickej filozofii. Bratislava: Iris, 2000, s. 
119. 
750 BRIŠKA, F. 2000. Problém človeka a humanizmu v politickej filozofii, s. 120. 



346 
 

pozemský život. Taktiež sa dával dôraz na oslobodenie človeka spod úplnej 
nadvlády náboženského asketizmu. Tento myšlienkový prúd vrcholí v dobe 
osvietenstva, konkrétne v 18. storočí hlásaním hesla: sloboda, rovnosť, 
bratstvo.  

  Pojem realizmus a jeho vznik sa spája s maliarskym umením: 
„Pôvodcom názvu realizmus bol francúzsky maliar Gustave Coubert, ktorý 
v roku 1855 takto označil svoj pavilón na svetovej výstave v Paríži.“751 
Napriek tomu, že spomínaný pojem sa objavuje až v roku 1855, to čo 
predstavuje, konkrétne pravdivé zobrazovanie reality môžeme badať už 
v skorších obdobiach. Samozrejme ide len o prvky reality a tie sú prítomné 
už v prvotných formách umeniach. Prvky reality ako umelecká forma, 
respektíve umelecká metóda však nachádzame v histórii až v období 
renesancie u autorov akými sú Shakespeare či Cervantes. V rozsiahlejšej 
forme sa realizmus rozvíjal až v 19. storočí. Samozrejme svetový realizmus 
mal pre svoj vznik viac stimulov ako slovenský realizmus: „V dejinách 
inonárodných literatúr uvádza sa celá séria sociálnych a kultúrnych dát, ktoré 
podmienili vznik a rozvoj slovesného realizmu. U nás týchto 
mimoliterárnych predpokladov pre novú slovesnú orientáciu takmer nebolo. 
Slovenský život neohol sa normálne vyvíjať, znemožňovali ho v tom interné 
a vonkajšie prekážky.“752 Jednou z najväčších prekážok pre rozvoj realizmu 
na Slovenku bola stále prítomná maďarizácia, ktorá mala eliminujúci vplyv 
až do konca svetovej vojny a s tým ďalšie súvislosti na poli vzdelania, 
priemyslu, obchodu... . Realizmus na Slovensku sa po týchto retardujúcich 
podmienkach začína plnohodnotne rozvíjať až v 80. rokoch 19. storočia:  
V sedemdesiatych rokoch hlavný literárny orgán Orol je ešte v rukách 
staršej, romanticky orientovanej generácie, r. 1880 časopis tento zaniká 
a nasledujúceho roku Svetozár Hurban a Jozef Škultéty obnovujú vydávanie 
Slovenských pohľadov. Oba títo dejatelia cez desaťročia mali najprenikavejší 
vplyv na vývin našej literatúry a na našu literárnu kultúru.“753 V tomto 
období bolo dôležité oprostiť sa od vplyvov romantizmu, ktorý preferoval 
bohatú fantáziu a obrazotvornosť a sústrediť sa na pravdivé zobrazovanie 
reality. Samozrejme nešlo o radikálny proces v ktorom sa autori 
preorientovali a zanechali doterajšiu tvorbu, išlo skôr o postupné presadenie 
sa mladšej generácie na čele so spomínaným Svetozárom Hurbanom 
a Jozfom Škultétym: „V oblasti tematickej, výrazovej a kompozičnej 
realizmus radikálne prevrstvuje štruktúru predchádzajúceho smeru, 
prikloniac sa k námetom zo súčasného života, aktualizujúc reč bohatými 
vrstvami hovorovými a kompozične diferencujúc prostriedky umeleckej 

                                                 
751 PIŠÚT, M. a kol. 1984.  Dejiny slovenskej literatúry. Bratislava: Obzor, 1984, s. 314. 
752 MRÁZ, A. 1948. Dejiny slovenskej literatúry. Bratislava: Slovenská akadémia vied a umení, 
1948, s. 202. 
753 MRÁZ, A. 1948. Dejiny slovenskej literatúry, s. 205. 



347 
 

výstavby.“754 Aké boli kritériá pre určovanie umeleckosti spomínaných diel? 
„Mieru umeleckej hodnoty diela určuje vzťah medzi umelcovým 
svetonázorom, prejavujúcim sa vo výbere faktov zo skutočnosti, v ich 
hodnotení, a životnou skúsenosťou.“755 Spisovateľ v tomto období 
zobrazuje spomínanú pravdivosť či každodennú realitu a spracúva ju 
v svojom literárnom diele. Dôležitou ostáva skutočnosť akým spôsobom 
prezentuje jednotlivé reálne fakty, akú umeleckú hodnotu a úroveň udržiava 
pri jednotlivých umeleckých realizáciách. Slovenskí realistickí autori často 
siahajú po dedinskej tematike, ktorá je v tomto období značne spracovávaná 
do literárnej podoby: „Nediferencovaný spoločenský organizmus 
neposkytuje mu síce pestrejší a zložitejší materiál, no ten si niektorí autori 
vytvárajú v zmysle svojej slovesnej kultúry a ideovej orientácie (Vajanský), iní 
stávajú sa epikmi javov, aké vidia pulzovať v slovenskom dedinskom 
spoločenstve a príklon k témam sedliackym a k vitálnym hodnotám tejto 
vrstvy tvorí charakteristickú črtu nášho realizmu.“756 Jednou z mnohých 
autorov, ktorí zobrazili sedliacku tematiku patrí Ľudmila Podjavorinská. Vo 
svojej novele Žena autorka zobrazuje mravnú silu hlavnej hrdinky Ivy. Iva sa 
vydá za Štefana Zaťka a spolu s ním prichádza päť detí, ktoré mu ostali po 
prvom manželstve s nebohou prvou ženou. Štefan Zaťko je však lenivý 
otec, ktorý rád popíja a svoje rozhodnutia a budúce konanie nepremýšľa 
vopred. Iva si napriek ohováraniu zo strany susedov a Štefanovým obavám 
zachováva svoje hodnoty a apeluje na manžela, aby začal pracovať, pretože 
sa im finančne nepodarí prežiť zimu. Aby presvedčila svojho manžela 
o dôležitosti rodiny a starostlivosti o jej existenciu, ako prostriedok volí aj 
klamstvo a dokonca krádež. Aby deti nehladovali, rozhodne sa ukradnúť 
manželovi peniaze a minie ich na stravu pre deti a pracovnú obuv pre 
manžela, aby mohol chodiť v zime do práce. Tu sa však naskytá otázka. Je 
humanistické keď volíme klamstvo a krádež pre vyššie dobro? Je v rámci idei 
humanizmu zachovaná ľudská dôstojnosť hlavnej hrdinky? A čo ľudská 
dôstojnosť jej manžela? Zaťko sa zo ženiných napomenutí nepoučil. Po 
celoletnej práci jeho cesta smeruje do krčmy napriek upozorneniam Ivy . 
Počas tejto cesty príde o celoletný zárobok, ktorý mal rodine zabezpečiť 
existenciu počas dlhej zimy. Zaťkov najväčší ideál bol nasledovný: „Vypiť si, 
čo pod mierou, a najesť sa i vtedy, keď preležal deň pod pecou na lavici, to 
bol preňho ideál nepredstihnuteľný, najväčšou, jemu pochopiteľnou 
mravnou dokonalosťou... .“757 Po tejto skúsenosti so stratou finančných 
prostriedkov sa pred rodinou naskytá existenciálna hraničná skúsenosť, 
ktorej konečným dôsledkom môže byť hladovanie celej rodiny počas zimy. 
                                                 
754 MRÁZ, A. 1948. Dejiny slovenskej literatúry, s. 209. 
755 PIŠÚT, M. a kol. 1984.  Dejiny slovenskej literatúry, s. 314. 
756 MRÁZ, A. 1948. Dejiny slovenskej literatúry, s. 209 – 210. 
757 PODJAVORINSKÁ, Ľ. 1954. V otroctve. Bratislava : Slovenské vydavateľstvo krásnej 
literatúry, 1956, s. 49. 



348 
 

Iva však neupúšťa zo svojej pracovitosti a zo svojich zásad a naďalej svojím 
konaním pôsobí na manžela u ktorého sa začínajú objavovať výčitky 
svedomia. V závere novely sa vyskytuje nasledovné zhodnotenie: „Musí 
uznať, že len žena ho spravila iným človekom. Stavala ho, stavala ani 
prázdne vrece, raz dobrotou, raz fortieľom a keď bolo treba, i po zlotky.“758 
V tomto prípade môžeme badať mravný obrat v zmýšľaní Štefana. Je však 
morálne správne konanie Ivy keď využila na „prerod“ svojho manžela 
nemorálne dôsledky? Naštrbilo toto konanie ľudskú dôstojnosť Ivy? Ak 
zhodnotíme konanie Ivy ako humanistické, neohrozujúce jej vlastnú 
dôstojnosť i dôstojnosť jej manžela, kde určíme hranicu využitia 
nemorálnych prostriedkov na humanistické účely ako prijateľné? Môžeme 
v tomto prípade hovoriť o zachovaní ľudskej dôstojnosti, ľudskej slobody či 
práva, keď ich za dobrým účelom „pošliapeme“ pomocou zlých 
prostriedkov?   

Otázkou humanizmu sa môžeme zaoberať aj v dielach Boženy 
Slančíkovej-Timravy. Napríklad v známej novele Ťapákovci môžeme 
zamerať pozornosť na postavu Anče-zmyje. Táto vnútorne veľmi emotívna 
a citlivá postava sa navonok prejavuje ako zatrpknutá a negatívna. Ak sa však 
pozrieme na túto postavu s použitím hlbšej optiky, uvedomíme si viac 
aspektov. V tejto postave mrzáčky sa okrem spomínaného kontrastu 
vnútornej citlivosti a prejavovanej vonkajšej drsnosti objavuje viac 
kontrastov. Spomeňme napríklad fakt, že vyšíva svadobné čepce pre nevesty 
napriek tomu, že ona sama nikdy nevestou nebude. A práve táto skutočnosť 
ju robí čím ďalej tragickejšou postavou. Aké je však postavenie Anče-zmije 
v spoločnosti? Mohli by sme prístup dedinskej society voči Anči nazvať 
humanistickým? Je vonkajším svetom rešpektovaná ako ľudské indivíduum 
so svojimi špecifickými znakmi? Je postihnutie, ktorým trpí reflektované ako 
skutočnosť, za ktorú nemôže a ktorá patrí k nej? Nie, zaobchádzanie 
s Ančou, by sme dnes nenazvali ani humanistickým, ani citlivým. Kolektív ju 
„vyčleňuje“ a navyše ju nevníma ako rovnocennú, jej individualizmus, ktorý 
je v súčasnej dobe vyzdvihovaný, nie je realizovaný: „na rozdiel od 
primitívnej spoločnosti, postmoderná spoločnosť si navonok zakladá na 
individualizme čoraz dôraznejšie.“759 Ďalšou otázkou, ktorá sa naskytá je 
skutočnosť či bolo humanistické od neviest dať vyšívať svadobné čepce 
žene, ktorá vlastnú svadbu mať nikdy nebude hoci ľúbi?   

Pre túto prácu sme sa rozhodli demonštrovať humanistické aspekty na 
dielach literárnych realistov z nasledovných dôvodov: V prvom rade by sme 
chceli poukázať na počet výpožičiek niektorých autorov v slovenských 
knižniciach. Napríklad Ľudmila Podjavorinská sa v rebríčku najčítanejších 

                                                 
758 PODJAVORINSKÁ, Ľ. 1954. V otroctve, s. 53. 
759 GERBERY, T. 2010. Metafyzika konca metafyziky. In: Personalizmus a súčasnosť. (eds.) 
Dancák, P a. i. GTF PU : Prešov, 2010, s. 64-65. 



349 
 

kníh v roku 2010 podľa  prieskumu Slovenskej národnej knižnice umiestnila 
na 32. mieste s počtom výpožičiek 1144.  

Dôležitú úlohu tu podľa Germuškovej zohráva aj motivujúci charakter 
literárnej tvorby slovenského realizmu: „Slovenský realizmus je vnútorne 
diferencovaný (viacprúdový) literárny smer a tvorba jeho pilierových 
reprezentantov je aj v súčasnosti inšpiratívnou lektúrou. Vzhľadom na 
súčasný spoločenský, sociálny, ekonomický a literárny kontext možno 
hovoriť o recepčnej reaktualizácii diel slovenských realistov (či už 
zakladajúcej generácie realizmu alebo generácie neskorého realizmu) 
a symbolistov, čo je nesporným znakom kvality ich tvorby, pravdaže 
s poznámkou, že ide o hodnotovo diferencovanú umeleckú kvalitu, a to 
dokonca v rámci tej istej autorskej dielne.“760  

Podľa Hníka je „recepčná reaktualizácia diel“, vhodná v literárnom 
vzdelávaní a učitelia by k nej mali žiakov viesť: „Podstatným cílem 
literárního vzdělávání budoucích učitelů je vést studenty k interpretačním 
aspektům díla a ukázat, že při odhalování smyslu uměleckého textu 
nemůžeme uplatňovat ani bezbřehou libovůli, ani jediný výkladový rámec. 
Každá interpretace se mění v čase a prostoru a tato zkušenost by se měla 
konečně promítnout do školní výukové praxe.“761 

Ďalší dôvod vhodnosti prepojenia filozofickej a literárnej reflexie 
uvádza L. Rákayová vo svojej práci Mytopoetika v postmodernej narácii: 
„Spoločným menovateľom týchto dvoch zdanlivo nezlučiteľných vedných 
disciplín je práve ľudský element, teda činy človeka a jeho reakcie na situácie, 
jeho usúvzťažnenie sa v inteligibilnom univerze, jeho zaradenie sa do 
sociálnych a historických štruktúr.762 Neprehliadnuteľnou je taktiež 
prítomnosť textov realistických autorov v učebniciach literatúry na 
základných a stredných školách. Už v prvom a druhom ročníku ZŠ sa žiaci 
stretávajú s textami Ľudmily Podjavorinskej v šlabikári a v prvej čítanke. 
V ďalších ročníkoch pribúdajú autori ako Hviezdoslav, Kukučín, Vajanský, 
Timrava, Šoltésová a ďalší. Počas štúdia na strednej škole sa čítajú taktiež 
diela od spomínaných realistických autorov. Dôležitou úlohou však ostáva 
interpretácia realistických textov v kontexte postmodernej doby s vhodnou 
reaktualizáciou vybraných problémov, ktoré by zaujali ďalšie generácie.  

 
 
 
 

                                                 
760 GERMUŠKOVÁ, M. 2008. Slovenský literárny realizmus a symbolizmus. Ostrava: 
Společnost Leopolda Vrly, 2008, s. 8. 
761 HNÍK, O.: Inovativní snahy nejen v didaktice literární výchovy. In: Český jazyk a literatura, 
roč. 60/2009-2010, č. 3, s. 134. 
762 Porov. RÁKAYOVÁ, L. 2010. Mytopoetika v postmodernej narácii. Dubnica nad Váhom : 
Dubnický technologický inštitút, 2010, s. 21. 



350 
 

ZOZNAM POUŽITEJ LITERATÚRY 
 

BRIŠKA, F. 2000. Problém človeka a humanizmu v politickej filozofii. Bratislava: 
Iris, 2000. 148 s. ISBN 80-88778-97-2. 

GERBERY, T. 2010. Metafyzika konca metafyziky. In: Personalizmus a 
súčasnosť. (eds.) Dancák, P a. i. GTF PU : Prešov, 2010. ISBN 978-80-
555-0135-2. s. 61-69. 

GERMUŠKOVÁ, M. 2008. Slovenský literárny realizmus a symbolizmus. Ostrava: 
Společnost Leopolda Vrly, 2008. 300 s. ISBN 978-80-904070-2-2. 

HNÍK, O.: Inovativní snahy nejen v didaktice literární výchovy. In: Český jazyk 
a literatura, roč. 60/2009-2010, č. 3, s. 130-134. 

MRÁZ, A. 1948. Dejiny slovenskej literatúry. Bratislava: Slovenská akadémia 
vied a umení, 1948. 328 s. ISBN – neuvedené. 

RÁKAYOVÁ, L. 2010. Mytopoetika v postmodernej narácii. Dubnica nad Váhom 
: Dubnický technologický inštitút, 2010. 115 s. ISBN 978-80-89400-10-
2.   

PODJAVORINSKÁ, Ľ. 1954. V otroctve. Bratislava : Slovenské 
vydavateľstvo krásnej literatúry, 1956. 215 s. ISBN – neuvedené.  

PIŠÚT, M. a kol. 1984.  Dejiny slovenskej literatúry. Bratislava: Obzor, 1984. 
904 s. ISBN –neuvedené. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



351 
 

PRVKY TOLERANCIE V DIELE SV. BAZILA 
VEĽKÉHO 

 
Tomáš PEŠEK 

 
Abstract: The term „toleration“ became the focus of attention in the time of 

reformation (16. –th century) and especially in the next century after it.. The reason was 
connection between religion and politic power. But it does not mean, that we can not speak 
about toleration in the period before. We can find some elements of tolerartion also in 
writings of patristic fathers. One of them, st. Basil the Great and his work is subject of 
our zeal in the next paper. We will try to show on Basil´s works, that st. Basil had some 
sense for toleration.     

 
Význam slova „tolerancia“: lat. tolerare – znášať, niesť, trpieť, strpieť, 

vydržať. Termín tolerancia (slovník cudzích slov) – znášanlivosť, rešpekt, 
akceptácia, nevnucovanie svojich pohľadov iným, schopnosť prijať. 
Predpokladom tolerancie je teda inakosť, rozdielnosť, niečo, čo sa 
nezhoduje. Tolerancia je potom jeden z možných postojov voči tejto 
inakosti, ktorý ale neznamená, že tolerantný človek je zástancom veci, ktorú 
toleruje. Tolerantný človek tak musí mať na danú vec vlastný názor, musí 
zastávať vlastný postoj. Človek bez vlastných názorov a postojov nemôže 
byť ipso facto tolerantný, pretože tu chýba bod, na základe ktorého by sa 
inakosť konštituovala. A keďže  hodnoty, postoje, názory patria k tomu, čo 
tvorí identitu človeka, a minore ad maius možno povedať, že ďalšou 
podmienkou tolerancie je človek, ktorý si je vedomý vlastnej identity.        

O tolerancii sa začína hovoriť s príchodom novoveku najmä v oblasti  
politickej a náboženskej, ktoré boli dovtedy úzko prepojené. S procesom 
reformácie zahájeným v 16. storočí Martinom Lutherom v Nemecku bolo 
spomenuté prepojenie spochybnené,  jeden štát zahŕňal odrazu ľudí 
konfesionálne nehomogénnych. Na túto skutočnosť reagujú myslitelia 
vtedajšej doby vo svojich dielach venujúcich sa politickej filozofii. Ako 
príklad možno uviesť Johna Locka a jeho Listy o tolerancii, v ktorých 
požaduje oddelenosť politickej moci od záležitostí náboženských.  

Hoci sa o tolerancii začalo písať a hovoriť až s príchodom novoveku, 
neznamená to, že by sa tento fenomén nenachádzal už predtým v ľudských 
dejinách, aj keď nebol vyslovene označený týmto termínom. Predmetom 
môjho záujmu na nasledujúcich stranách budú momenty tolerancie, ktoré sa 
nachádzajú vo vybraných spisoch sv. Bazila Veľkého (*329/30 +379) 
v dvoch oblastiach. Tou prvou je oblasť  kultúrna, druhou náboženská 
(mám na mysli sféru cirkevnú).     

V rámci každej oblasti bude potrebné načrtnúť kontext v ktorom sa 
Bazil nachádzal, či už kontext kultúrny (v prvom prípade) alebo kontext 



352 
 

vnútrocirkevný (v prípade druhom), následne pristúpim k textom 
z Bazilovho diela svedčiacich o Bazilovej vlastnosti, ktorú by sme mohli 
nazvať tolerancia.           

 
A) Tolerancia kultúrna 
Kresťanstvo sa zrodilo a šírilo v určitom kultúrno  spoločenskom 

kontexte. Šírilo sa v prostredí, ktoré bolo určované istou náboženskou, 
filozofickou, literárnou tradíciou. Kresťania prvých storočí sa voči týmto 
fenoménom viac či menej vymedzovali. Jednou z týchto oblastí je teda 
oblasť filozofická (literárna) voči ktorej mohli prví kresťania zaujať tri 
základné postoje:  1) absolútne odmietnutie – kresťanom pohanská 
literatúra, či filozofické náuky nemajú čo povedať, preto pravý kresťan musí 
tieto plody antickej kultúry odmietnuť a nesmie sa nimi zaoberať. 2) druhým 
typom postoja je  pravý opak predošlého – možno prijímať všetko, čo 
ponúkajú dochované diela gréckych či rímskych filozofov a mysliteľov. 
Výsledkom boli heterodoxné eklektické systémy a náuky. 3) tretí typ 
možného postoja k pohanskej učenosti sa vyznačoval čiastočnou 
akceptáciou s istou dávkou reflexie.  

Práve tento tretí postoj je typickým pre Bazila v súvislosti s jeho 
vzťahom k plodom  gréckej kultúry, ktorý je najzreteľnejší v jeho homílii 
K mladým ako získať úžitok z čítania kníh pohanov (PG 31,564-589, Ad 
adolescentes quomodo possint ex gentilium libris fructum capere), ktorého 
pôvod sa kladie do rokov 362/3 alebo 370-375. Adresátmi sú jeho synovci 
ale aj širšia vzdelaná verejnosť. Toto dielo je označované za manifest 
kresťanského humanizmu. Bazil sa v ňom obracia na kresťanských 
mladíkov a nabáda ich, aby sa venovali štúdiu pohanských klasikov.763 

V tomto spise Bazil prezentuje svoj postoj k pohanskej literatúre 
a približuje ho pomocou príkladu farbiarov. Tí si vždy najprv určitými 
postupmi pripravia látku na to, aby bola schopná prijať farbiaci roztok, a iba 
potom ju vkladajú do farby... ten istý postup použime aj my, ak chceme, aby 
pojem dobra a krásna v nás pretrvával ako nezničiteľný. Najprv sa budeme 
dokonale venovať týmto svetským štúdiám a až potom sa započúvame do 
svätých náuk a mystérií. Keďže už budeme privyknutí  hľadieť takpovediac 
na slnko vo vode, vtedy vrhneme svoje pohľady priamo na zdroj svetla.764 
Pri štúdiu cudzích náuk môžu nastať dve situácie: buď medzi náukami 
svetskými a svätými môže existovať vzájomná spriaznenosť, potom ich 
poznanie nám môže byť na prospech. V opačnom prípade, ak medzi nimi 

                                                 
763 Šesták, C.: Život a dielo svätého Bazila Veľkého in: Svätý Bazil Veľký: Povzbudenie 
mladým, Listy I., preložil Škoviera D., Prešov 1999, str. 12 
 764 Ad adolescentes (PG 31, 568 A-B), preložil Škoviera, D.  in Svätý Bazil Veľký: 
Povzbudenie mladým, Listy I., Prešov 1999, str. 27 



353 
 

takáto spriaznenosť neexistuje, budeme môcť ich porovnať a upevniť sa 
v tom, čo je lepšie.765  

Vzťah medzi svätými a svetskými náukami sa podobá vzťahu medzi 
rastlinou a jej plodom na jednej strane a lístím rastliny na strane druhej. 
Hlavným účelom rastliny je prinášať plody, ale ona prináša i čosi navyše, na 
ozdobu, vrátane lístia. Profánna múdrosť môže hlavnému plodu duše, 
pravde, poskytovať záštitu a pôsobivý pohľad podobne ako lístie plodom.766  
Paralelu takéhoto postoja Bazil nachádza v postave Mojžiša, ktorý sa najprv 
vzdelával v egyptských náukách a až potom pristúpil ku kontemplovaniu 
Toho, ktorý je.767  

Dôvodom, pre ktorý je dobré venovať sa dielam pohanských autorov je 
cnosť, ktorú títo autori ospevovali. Cnosť teda tvorí spoločného 
menovateľa v prípade svätých a profánnych náuk. Preto je správne venovať 
sa práve takýmto dielam básnikov, prozaikov a filozofov. Pred tým ale ešte 
Bazil uvádza všetko to, čo odmieta a s čím nesúhlasí v spisoch antických 
autorov. Nemáme teda venovať všetkému rovnakú pozornosť, treba sa 
vyhnúť zobrazovaniu nemravných mužov, podobne aj cudzoložstvá bohov 
a ich ľúbostné vzplanutia treba prenechať tým, ktorí vystupujú na javiskách 
divadiel. Podobne je odmietnuté aj napodobňovanie rečníkov v ich umení 
klamať. Od svetských (pohanských) mysliteľov máme preberať chválu 
cnosti a zavrhovanie neresti.  

Na príklade včiel je vysvetlené ako treba postupovať pri čítaní týchto 
diel. Na rozdiel od ostatných živočíchov, ktoré vychutnávajú iba vôňu 
a farbu kvetov, včely z nich vedia vyťažiť aj med. Takýmto včelám sa 
podobajú tí, ktorí pri čítaní spisov netúžia iba po čomsi zábavnom 
a príťažlivom. Včely nelietajú na všetky kvety bez rozdielu a ani sa z kvetov 
na ktoré si sadli nesnažia odniesť všetko, ale berú si na spracovanie iba 
toľko, koľko potrebujú.768 Tak máme pooberať z uvedených diel iba to, čo 
je užitočné, no pred škodlivým sa chrániť podobne, ako keď trháme kvety 
ruží, tŕňom sa snažíme vyhnúť.769  

O kladnom vzťahu autora dielka Ad adolescentes k antickej učenosti 
svedčí aj skutočnosť, že na pomerne malom priestore spomína až tridsať 
historických či literárnych postáv z gréckych dejín a to v drvivej väčšine 
v pozitívnych súvislostiach či už ide o Homéra, Odysea, Sókrata, Platóna, 
Alexandra Macedónskeho, Solóna, Perikla, Hérakla, Eukleida, Diogéna, 
Pythagora a ďalších. 

                                                 
765 Porov. Ad adolescentes (PG 31, 568 B) 
766 Ibid. 
767 Ad adolescentes (PG 31, 568 C); porov. Sk 7,22: Tak Mojžiša vyučili vo všetkej 
egyptskej múdrosti a bol mocný v slovách i vo svojich činoch.  
768 Ad adolescentes PG 31, 569 B-C 
769 Ibid. PG 31, 569 C 



354 
 

Bazil teda nepatrí k tým, ktorí a priori zavrhovali pohanskú učenosť 
a diela na poli literárnom či filozofickom. Jeho vzťah je vyložene kladný aj 
keď jedným dychom treba dodať, že prijímanie plodov gréckej kultúry je 
proces, ktorý v Bazilovom prípade neprebieha automaticky 
bezmyšlienkovito. Je to proces, ktorého neoddeliteľnou súčasťou je reflexia 
a skúmanie užitočnosti, Bazil nepreberá síce všetko, jeho postoj je ale viac 
než len tolerantný. On nemusí so zamlčovanou nevôľou strpieť či znášať 
čosi čo je odlišné od kresťanstva, on nachádza porozumenie a do určitej 
miery i súlad medzi prvkami kresťanstva a antickou múdrosťou a práve to 
prijíma za svoje aj napriek tomu, že v spomenutých dielach sú veci, ktoré sú 
Bazilom jasne odmietnuté. Tento nesúlad však nemá za následok ani vzdanie 
sa snahy nachádzať čosi pozitívne  u opozitnej strany, ani apriórne 
odmietnutie všetkého.   
 

B) Tolerancia náboženská (vo sfére vnútrocirkevnej) 
Bazilov pozemský život spadá do obdobia medzi prvými dvoma 

všeobecnými koncilmi (Nicea 325 a Carihrad 381) takže kappadócky biskup 
sa nemohol zúčastniť ani jedného z nich. To však neznamená, že by nemal 
vplyv na utváranie ortodoxnej doktríny cirkvi prvých storočí, práve naopak, 
jeho vplyv je nezanedbateľný.  

Na nasledujúcich riadkoch zameriame svoju pozornosť na Bazilov spis 
O Svätom Duchu (De Spiritu Sancto, ďalej DSS). Pre lepšie pochopenie 
Bazilových postojov je však najprv potrebné načrtnúť situáciu v cirkvi 
štvrtého storočia. Kappadócky biskup napísal tento spis okolo rokov 
373/374 teda v dobe po prvom ekumenickom koncile v roku 325, do 
carihradského koncilu ostávalo ešte niekoľko rokov. Bazil rieši otázku 
vzťahu Svätého Ducha na jednej strane a Otca a Syna na strane druhej. 
S touto otázkou veľmi úzko súvisí problém, ktorý zamestnával cirkev od 
Ariovho vystúpenia v roku 318, totiž vzťah Syna k Otcovi. Arios na otázku 
po Synovej prirodzenosti odpovedal, že Boh je natoľko jedným, že Syn už 
nepatrí na stranu Boha, ale na stranu stvorenia. Božia jednota v žiadnom 
prípade neznesie členenie na rôzne hypostázy. Syn nepochádza z Otcovho 
bytia, ale je jeho stvorením, hoci najdokonalejším a prvým. Syn, rovnako ako 
všetko stvorenie, je stvorený z ničoho, a preto je Otcovi nepodobný, nie je 
tiež bez počiatku.  

Na Ariovo učenie reagoval prvý ekumenický koncil (325), ktorý však 
nepriniesol očakávané upokojenie a uzmierenie medzi rôznymi názorovými 
prúdmi a pozíciami. Tieto názorové prúdy a pozície by sme mohli s istou 
dávkou zjednodušenia rozčleniť do niekoľkých tried. Skupina 
homoúsianov (názov odvodený od slova - oJmoouvsio") – zástanci 
súpodstatnosti Syna s Otcom. Veľkou postavou tejto skupiny bol 
Athanasios, biskup Alexandrijský. Ďalšou skupinou boli homoiovia. K nim 
patrili najmä biskupi pri dvore, podľa ktorých je nastolenie jednotnej viery 



355 
 

v ríši možné iba za predpokladu zrieknutia sa výpovede o vlastnej podstate 
Krista. Podľa ich názoru by boli úplne postačujúce formulácie ako: Kristus 
„podobný (o{moio") v každom ohľade“, alebo ako „podobný podľa bytia“ 
alebo „podobný podľa Písma svätého“. V záujme mieru v cirkvi boli proti 
každej precíznej výpovedi o Kristovi. Išlo skôr o politickú než teologickú 
pozíciu. Anhomoiovia, označovaní tiež ako neoariáni, sú proti výrazu 
o{moio" (podobný). So všetkou rozhodnosťou popierali súpodstatnosť Syna 
s Otcom. Vedúcimi osobnosťami neoariánov boli Aëtios a Eunomios. 
Biblické výroky kde Kristus hovorí o svojej jednote s Otcom (napr. J 14,9 
nn) musíme podľa nich chápať ako jednotu vôle, nie ako jednotu bytia. Do 
skupiny homoiusiánov môžeme zaradiť postavy ako Eusebios z Emesy, 
Cyril Jeruzalemský, Meletios z Antiochie, Eustathios zo Sebasty a iných. 
Nemali ani tak problém s obsahom výrazu oJmoouvsio", ako skôr s formulou 
ako takou. Okrem iného im vadilo, že nejde o biblický termín a že v tradícii 
nebol doložený zmysel tohto výrazu tak, ako bol chápaný koncilom. 
Vymedzovali sa proti arianizmu ale rovnako ostro odmietali každú formu 
sabellianizmu. Boli viac menej prívržencami tradičnej kristológie, 
oJmoouvsio" im však znelo priveľmi sabelliánsky, to znamená, že podľa ich 
názoru „súpodstatnosť“ natoľko stierala rozdiely medzi Otcom a Synom, že 
bolo problematické udržať Otca a Syna ako dve rôzne osoby. S prijatím 
nicejských záverov mali problémy predovšetkým kvôli identifikácii oujsiva a 
uJpovstasi" v anatheme.770 Práve táto identifikácia im znemožňovala 
sformulovať rozdielnosť medzi Otcom a Synom.771  Sabelliáni v snahe 
udržať Božiu jednotu tvrdili, že Boh je iba jedna jediná osoba, pričom Syn 
a Duch predstavujú len rôzne spôsoby zjavovania tohto jedného Boha. Na 
základe týchto tvrdení bol Sabellius prehlásený za heretika. Od skupiny 
homoiusiánov sa v druhej polovici 4. storočia oddelila skupina 
pneumatomachov (tých, ktorí popierali božstvo Svätého Ducha), ktorú 
viedol Eustathios zo Sebasté a Eleusis zo Zizyku. Svoj postoj vyjadrili na 
synode v Antiochii v roku 367.772 Táto náuka bola odsúdená carihradským 

                                                 
770 Sieben, H. J.: Einleitung in: Basilius von Cäsarea, De Spiritu Sancto, Freiburg im 
Breisgau 1993, str. 15-20 
771 Sieben, H. J., Einleitung in: Basilius von Cäsarea, De Spiritu Sancto, Freiburg im 
Breisgau 1993, str. 20. Bazil však túto formuláciu nevnímal ako identifikáciu pojmov 
oujsiva a uJpovstasi". Ep. 125: Otcovia nepovedali, že hypostaza a usia sú jedno a to isté. 
Keby výrazy označovali jeden a ten istý pojem, potom jeden alebo druhý výraz by bol 
nepotrebný. ... zavrhli to, keď jedni popierajú, že Syn je z Otcovho bytia, i to, keď iní 
hovoria, že nie je z jeho bytia, ale z akejsi inej hypostazy. 
[Ouj ga;r tauto;n ei\pon ejkei÷ oujsivan kai; uJpovstasin. Eij ga;r mivan  
kai; th;n aujth;n ejdhvloun e[nnoian aiJ fwnai, tiv" creiva h\n eJkatevrwn_ !Alla; dh÷lon, 
o{ti, wJ" tw÷n me;n 
ajrnoumevnwn to; ejk th÷" oujsiva" ajll! ejx ajllh" tino;" uJpostavsew"...(PG 32, 548A)]  
772 Karfíková, L.: Řehoř z Nyssy, Praha 1999, str. 170 



356 
 

koncilom. Približne takto vyzerala situácia na cirkevnom vieroučnom poli, 
do ktorej Bazil píše svoje dielo.   

Spis De Spiritu Sancto (ďalej DSS) je namierený jednak proti názorom 
radikálnych ariánov (eunomiánov), ktorí zo skutočnosti, že v Písme sa 
nachádzajú rozdielne výroky o Otcovi, Synovi a Svätom Duchu, vyvodzujú 
ich ontologickú rozdielnosť, zároveň však i proti pneumatomachom, ktorí 
síce nemali problém uznať rovnosť Otca a Syna avšak túto rovnosť 
Svätému Duchu upierali. Hoci sa Bazil pokúša vyvrátiť pneumatologické 
predstavy oboch skupín, predsa len neučí otvorene o „súpodstatnosti“  
Ducha s Otcom a Synom („súpodstatnosť“ bol termín pomocou ktorého 
nicejská terminológia vyjadruje plné božstvo), ale sa obmedzuje na výklad 
o jeho rovnej dôstojnosti. Túto opatrnosť mu jeho teologickí kolegovia 
neváhajú vytknúť.773 Napr. Gregor Naziánsky v jednom zo svojich listov 
adresovaných Bazilovi opisuje svoje stretnutie s mníchom, ktorý sa rozmrzel, 
keď na Bazila počul chválu a obdiv z úst Bazilových známych. Dôvodom 
jeho rozmrzelosti bola skúsenosť, ktorú zažil na slávnosti mučeníka 
Eupsychia, kde počul Bazila rozprávať o božstve Otca i Syna tak vynikajúco, 
ako by to vedel málokto, avšak znevažoval Ducha.774 Podobne aj list sv. 
Atanáza  z Alexandrie, ktorý adresoval presbyterovi Palladiovi svedčí 
o podobných výčitkách, Atanáz však Bazila obhajuje odkazujúc na biblický 
verš 1Kor 9,22 (pre slabých som sa stal slabým, aby som získal slabých). 775    

Je totiž pravdou, že v celej knihe DSS sa výraz oJmoouvsio" nenachádza 
ani raz. Niektorí, berúc do úvahy tento fakt vyvodzujú, že DSS nie je 
bojovným spisom, ktorý by mal vymedziť a odôvodniť zreteľnú deliacu líniu 
medzi cirkvou na jednej strane a herézou na strane druhej, ale že ide o spis 
„propagačný“, ktorý má spornú tému presvedčivo predstaviť.776777   Tento 
názor, ako sa zdá, je celkom v súlade s Bazilovým listom, ktorý je adresovaný 
kňazom v Tarze778 a je napísaný pravdepodobne ešte v čase pred traktátom 

                                                 
773 Karfíková, L.: Studie z patristiky a scholastiky II, Praha 2003, str. 93 
774 Porov. sv. Gregor z Nazianzu, Ep. 58 (ad Basilium) (PG 37, 116A): 
!Ek th÷" kat! Eujyucivou tou÷ mavrturo", e[fh,  
sunovdou nu÷n h{kw (kai; ga;r ei\cen ou{tw"), kakei÷se h[kousa tou÷ megavlou Basileivou
 qeologou÷nto" ta; me;n  
Patro;" kai; UiJou÷ ajristav te kai; telewvtata, kai; wJ" oujk a[n ti" a[llo" rJa/divw" ei[
poi, to; Pneu÷ma de; para-suvronto" ... 
775 Sv. Atanáz z Alexandrie: Ep. ad Palladium (PG 26, 1168 D):   
Aujto;" me;n ga;r, wJ" teqavrjrJhka, toi÷" ajsqenou÷sin ajsqenh;" givnetai, i{na tou;" ajsqe
nei÷" kerdhvsh/: 
776 Drecoll, V. H., Die Entwicklung der Trinitätslehre des Basilius von Cäsarea. Sein Weg 
vom Homöusianer zum Neonizäner, Göttingen 1996, str. 265 
777 Súčasne však treba dodať, že v spomenutom traktáte možno nájsť i miesta vyjadrujúce 
božskosť Svätého Ducha. Napr. DSS XIII,30 kde je reč o „spoločenstve prirodzeností“ 
(ajlla; dia; th;n ejk fuvsew" koinwnivan sun-tevtaktai tw/÷ Qew÷/), či DSS XXIII,54 kde je 
zmienka o božskej prirodzenosti Ducha (qei÷on th÷/ fuvsei). 
778 Sv. Bazil Veľký, Ep. 113 (PG 32, 525-528A) 



357 
 

DSS. Po úvode listu, kde jeho autor prirovnáva stav cirkví k chatrnému, 
starému plášťu, ktorý sa ľahko páre  i z najmenšej príčiny a kde zaznie i 
povzdych nad tým, že časy ženú cirkvi plnou silou do záhuby a niet nijakého 
lieku – ani takého, čo by liečil chorobu, ktorá vypukla už predtým, ani 
takého, čo by predišiel hroziacej chorobe.779 Za tejto situácie je žiaduce 
vykonať pre cirkvi osožné činy, ktoré spočívajú v zjednotení toho, čo ostáva 
doposiaľ roztrieštené.780 Takéto zjednotenie je možné dosiahnuť 
primknutím sa k položeniu tých najslabších v tom, v čom sa dušiam 
nespôsobí žiadna škoda.781 A keďže sa v poslednom čase otvorilo mnoho 
úst proti Svätému Duchu, Bazil vyzýva adresátov, aby znížili počet 
rúhajúcich sa na čo najmenší a prijali do svojho spoločenstva tých, ktorí 
aspoň to netvrdia, že Svätý Duch je stvorený.782 V súvislosti s nasledujúcimi 
slovami sa zdá, že ide o Bazilovu rafinovanú taktiku, keďže podľa jeho 
vlastných slov možno takto dostať rúhačov do izolácie a tí sa potom buď 
zahanbení vrátia k pravde, alebo zotrvajú v blude, ale stratia všetku 
sebadôveru vzhľadom na svoju početnú slabosť.783  

Avšak do úplne iného svetla stavia daný problém vyjadrenie v závere 
listu, kde pisateľ prehlasuje:  som totiž presvedčený, že pomocou dlhšie trvajúceho 
spolunažívania a cez dialóg, ktorý neobľubuje škriepky, ak by aj prípadne bolo treba ešte 
dačo prijať na vyjasnenie, že to Pán daruje.784  Kľúčovými v tejto pasáži sú výrazy 
sundiagwghv a suggumnasiva. sundiagwghv možno preložiť ako súžitie, 
zdieľanie rovnakého spôsobu života, spoločný život785 (Škoviera prekladá 
ako spolunažívanie).786 A suggumnasiva zas ako spoločná skúsenosť, 

                                                 
779 Ibid. preklad Škoviera, D. in: Sv. Bazil Veľký, Povzbudenie mladým, Listy I (r. 357-
374), Prešov, 1999, str. 195 
780 Porov. ibid. PG 32, 525C:  
@W" ou\n ejn kairw÷/ toiouvtw, megavlh" creiva th÷" spoudh÷" kai; pollh÷" th÷" epime-l
eiva" eujergethqh÷nai ti ta;" !Ekklhsiva". Eujergesiva de ejstin eJnwqh÷nai ta; tevw" d
iespasmevna. 
781 Porov. ibid. PG 32, 525 D:  
$Enwsi" d! a[n gevnoito, eij boulhqeivhmen, ejn oi|" mhden blavptomen ta;" yuca;",  s
umperienecqh÷nai toi÷" ajsqenestevroi". 
782 Ibid. PG 32, 528A: 
 kai; tou÷" mh; levgonta" ktivsma to; Pneu÷ma to; a{gion devcesqai eij" koinwnivan, ... 
783 Porov. ibid. PG 32, 528A:  
i{na movnoi kataleifqw÷sin oiJ blavsfhmoi, kai; h[ kataiscunqevnte" ejpanevlqwsi pro;"
 th;n ajlhvqeian, h[ ejpimevnonte" th÷/ aJmartiva/ ajnaxiovpistoi w{si dia; th;n ojligovthta.  
784 Ibid. (PG 32, 528A): 
Pevpeismai ga;r, o{ti th÷/ croniwtevra/ sundiagwgh÷/ kai; th÷/ ajfiloneivkw/ suggumnasiva/
,kai; eij ti devoi plevon prosteqh÷nai eij" travnwsin, dwvsei oJ Kuvrio" oJ pavnta suner
gw÷n eij" ajgaqovn toi÷"  
ajgapw÷sin aujtovn. 
785 Lampe, G. W. H. (ed.): A patristic greek lexicon, Oxford: Clarendon press, 1961, heslo 
sundiagwghv, str. 1311 
786Sv. Bazil Veľký: Povzbudenie mladým, Listy I (r. 357-374),  preložil Škoviera D., 
Prešov, 1999, str. 195  



358 
 

cvičenie, najmä intelektuálne cvičenie787 (u Škovieru dialóg).788 Tento dialóg 
má navyše prívlastok  ajfiloneiko" - teda taký, ktorý nemá rád sváry 
(Škoviera uvádza  „škriepky“).789 Je však treba pripomenúť, že v tomto 
prípade je dialóg podmienený prijatím nicejského vierovyznania.  

V istom kontrapunkte k tejto Bazilovej ústretovosti voči neistým či 
kolísajúcim v pravdách viery stoja jeho vyjadrenia v poslednej kapitole DSS 
namierené do vlastných radov. Stav v cirkvi tu Bazil opisuje pomocou 
príkladu námornej bitky.790 Z jeho riadkov zaznieva ostrá kritika voči 
heretikom, avšak bez reakcie neostanú ani súverci. Kappadócky episkop 
doslova píše: ak nás nezraní náš súper, ranu nám spôsobí náš sused v bojovom šíku. 
A keď ranený klesneš k zemi, tvoj spolubojovník nohami šliape po tebe.791 Terčom 
kritiky je aj „kresťanská svornosť“: vzájomné spoločenstvo medzi sebou udržujeme 
len dovtedy, kým svorne nenávidíme nepriateľov. Akonáhle sú naši spoloční nepriatelia 
preč, opäť sa k sebe správame ako nepriatelia.792 S touto nesvornosťou sa snúbi 
i karierizmus: okamžité napĺňanie ctižiadostivosti sa cení viac než neskoršia mzda, 
ktorá je skrytá. ... panuje neopísateľná tlačenica v honbe za vyššími miestami. Každý kto 
chce niečo dosiahnuť, siaha po násilí, len aby sa dostal do vyššieho úradu.793 Opísaný 
morálny úpadok má vplyv i na Boží ľud: v dôsledku tejto túžby po moci vypukla 
medzi Božím ľudom strašná anarchia. A skutočne, napomenutia predstavených ostávajú 
bez účinku a úspechu, pretože si každý myslí na základe svojej nadutosti prameniacej 
z nevedomosti, že už nie je povinný počúvať iných, ale skôr vládnuť nad inými.794 
Dôsledkom tohto bezútešného stavu, kedy láska všade vychladla a slovo 

                                                 
787 Lampe, G. W. H. (ed.): A patristic greek lexicon, Oxford: Clarendon press, 1961, heslo 
suggumnasiva, str. 1266 
788 Sv. Bazil Veľký: Povzbudenie mladým, Listy I (r. 357-374),  preložil Škoviera D., 
Prešov, 1999, str. 195 
789 Ibid. 
790 Sv. Bazil Veľký, De Spiritu Sancto XXX., PG 32, 209D-217 
791 Ibid. XXX., 77, PG 32, 213A: 
Ka[n mh; fqavsh/ balw;n oJ polevmio", oJ parastavth" e[trwse. Ka[n pevsh/ blhqeiv", 
 oJ sunaspisth;" ejpevnebh. 
792 Ibid. PG 32, 213A:  
Tosou÷ton ajllhvloi" koinwnou÷men, o{son koinh÷/ tou;" ejnantivou" misei÷n. !Epeida;n de;
  parevlqwsin oij polevmioi, ajllhvlou" h[dh blevpomen polemivou". 
793 Ibid. PG 32, 213C.216A:  
oi|" to; parautivka th÷" filotimiva" terpno;n tw÷n eij" u{steron ajpokeimevnwn misqw÷n
 protimovteron... ajmuvqhto" wjqismo;" ejpi; ta;" proedriva" ejsti;, tw÷n fanhtiwvntwn eJ
kavstou eJauto;n eijspoiei÷n th÷/ prostasiva/ biazomevnou. 
794 Ibid. PG 32, 216A:  
!Anarciva dev ti" deinh; ajpo; th÷" filarciva" tauvth" toi÷" laoi÷" ejpekwvmasen: o{qen
 a[praktoi pantelw÷" kai; ajrgai; tw÷n ejpistatouvntwn aiJ paraklhvsei", ouj ma÷llon 
ajkouvein tino;" h] aujtw÷/ a[rcein eJtevrwn ojfeilovmenon ei\nai eJkavstou dia; to;n ejx ajma
qiva" tu÷fon logizomevnou. 



359 
 

svornosť sa stalo neznámym je, že už niet nikoho, kto by stál pri slabom vo 
viere.795 

Celý spis DSS môžeme chápať ako Bazilovu odpoveď na situáciu, kedy 
už niet nikoho, kto by stál pri slabom vo viere. Prostredníctvom tohto diela 
jeho autor podáva pomocnú ruku slabým vo viere, nepristupuje k nim 
s násilím a s použitím moci, ale na základe Písma a logickej argumentácie sa 
snaží objasniť pravdy viery.  

 
Záver 
Na uvedených príkladoch zo spisov kappadóckeho episkopa  som sa 

snažil demonštrovať vlastnosť ich autora, ktorú by sme snáď mohli nazvať 
tolerancia, vychádzajúc z krátkej úvahy v úvode tohto príspevku. Musíme si 
byť totiž vedomí toho, že hovoriť o tolerancii so všetkými jej dnešnými 
konotáciami v dobách raného kresťanstva by bol anachronizmus. To, čo 
nazývame tolerancia, sa môže prejaviť iba vo vzťahu k určitej inakosti.  

Tou inakosťou bola v našom prípade jednak pohanská učenosť a jednak 
pozícia prezentovaná kresťanmi odmietajúcimi nicejské vyznanie viery. 
Predložené ukážky boli ilustráciou Bazilovho postoja k pohanskej kultúre 
v časti A s názvom „Tolerancia kultúrna“ na jednej strane a na strane druhej 
postoja ku kresťanom zastávajúcim heretické stanoviská v časti B, ktorá bola 
veľmi voľne pomenovaná „Tolerancia náboženská (vo sfére 
vnútrocirkevnej)“.  

Oba postoje sú charakterizované určitou dávkou ústretovosti, v prvom 
prípade prijatím všetkého, čo nie je v rozpore s kresťanským učením. Bazil 
neodmieta možnosť, že aj veľkí muži antiky mohli byť vzorom určitých 
cností. Druhý prípad (rozdielnosť vieroučných názorov) je o čosi 
chúlostivejší, keďže sa týka otázok základov viery, ide o rozpory v rámci 
jednej cirkvi, ktorých riešenie narysuje deliacu líniu medzi ortodoxiou 
a heterodoxiou. Aj napriek tejto skutočnosti možno u Bazila badať ochotu 
k diskusii a argumentácii, nikoho vopred neostrakizuje.      

 
 
ZOZNAM POUŽITEJ LITERATÚRY  
 

Primárna: 
Athanasius: Epistola ad Palladium presbyterum (PG 26, 1168 CD). 
Basilius Magnus: Ad adolescentes (PG 31, 564-589). 
Basilius Magnus: De Spiritu Sancto (PG 32, 67-218). 
Basilius Magnus: Epistola (113) ad praesbyteris tarsensibus (PG 32, 525-

528A). 

                                                 
795 Ibid. PG 32, 216A: 
Oujk e[stin oJ to;n ajsqenou÷nta th÷/ pivstei proslambanovmeno"...  



360 
 

Gregorius Nazianus: Epistola (58)  Basilio (PG 37, 113). 
  
 Sekundárna: 
Drecoll, V. H.: Die Entwicklung der Trinitätslehre des Basilius von Cäsarea. 

Sein Weg vom Homöusianer zum Neonizäner, Göttingen 1996. 
Karfíková, L.: Studie z patristiky a scholastiky II, Praha 2003. 
Sieben, H. J.: Einleitung in: Basilius von Cäsarea, De Spiritu Sancto, Freiburg 

im  Breisgau 1993. 
 
Slovníky: 
Lampe, G. W. H. (ed.): A patristic greek lexicon, Oxford: Clarendon press, 

1961. 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



361 
 

PROBLÉM TOLERANCIE A INTOLERANCIE  
V SPOLUŽITÍ GRÉKOV A TURKOV NA CYPRE 

 
Ivana ČECHOVÁ 

 
 

Cyperský konflikt je jedným zo závažných problémov našej doby so 
zainteresovanosťou Organizácie Spojených národov.796 V súčasnosti nie je 
medializovaný ako vypuklý problém, pravdepodobne vzhľadom na veľkosť 
ostrova a terajšie status quo. Do pozornosti sa dostáva pri analýzach 
politickej a sociálnej situácie v spoločnosti, kedy prinajmenšom zaráža, že 
v našej spoločnosti, často titulovanej ako veľmi tolerantná, je členom 
Európskej únie krajina, kde žijú oddelene a pod medzinárodným dohľadom 
dve etnické a náboženské skupiny obyvateľstva. Príspevok poukazuje na to, 
aké sú praktické dôsledky neakceptovania ,,toho druhého“, keď z rôznych 
pohnútok absentuje zmýšľanie a konanie v rámci zásad tolerancie. 
Toleranciou rozumieme znášanlivosť k iným náboženstvám, vyznaniam, 
kultom a svetonázorom vedľa tých, ktoré v štáte vládnu. Ide o umožnenie 
slobodného výkonu náboženských obradov a otvoreného priznania sa 
k svetonázorovému presvedčeniu a tiež poskytnutie všetkých občianskych 
práv ich stúpencom.797 V tomto kontexte možno vidieť ,,Cyperský problém“ 
z dvoch uhlov pohľadu: netolerancie, v ktorej tkvejú korene konfliktu 
a tolerancie ako jedného z rozhodujúcich faktorov vyriešenia situácie. 
 
1 Cyprus 

Cyprus bol dlho križovatkou medzi Európou, Áziou a Afrikou798 a stále 
v ňom poznať stopy po sebe nasledujúcich civilizácií – rímske divadlá a vily, 
byzantské chrámy a kláštory, križiacke hrady, či prehistorické obydlia. Bol 
domovom mnohých národov a i dnes je pestrou zmesou kultúr. Z toho 

                                                 
796OSN – United Nations (UN) 
http://search.un.org/search?ie=utf8&site=un_org&output=xml_no_dtd&client=UN_W
ebsite_English&num=10&lr=lang_aen&proxystylesheet=UN_Website_en&oe=utf8&q=
Cyprus&Submit= (5.11.2011) 
797 Filozofický slovník. Praha: Nakladatelství Svoboda, 1985 
798 Nachádza sa v severovýchodnej časti Stredozemného mora, 33° východnej dĺžky a 35° 
severne od rovníka, 75 km južne od Turecka, 105 km západne od Sýrie, 380 km severne 
od Egypta a 380 km východne od Grécka (Rhodos).798 Je ostrovom o rozlohe 9 251 km2.  
Dve hlavné pohoria sú Pentadaktylos na severe a Troodos v strednej a juhozápadnej časti 
ostrova. Medzi nimi leží úrodná nížina Messaoria. 
http://www.cyprus.gov.cy/portal/portal.nsf/All/9E78C19E842F1DD9C2256ED60038
B3BA?OpenDocument&a=1&z=  (7.11.2011 ) 



362 
 

vyplývajú výhody, aj zraniteľnosť ostrova. Zároveň sa to premieta do 
výsledného zloženia i situácie obyvateľstva. 

Od tureckej okupácie severnej časti ostrova v roku 1974 sú cyperská a 
turecká komunita oddelené tzv. zelenou líniou. Politickým zriadením je 
Cyprus republikou, ktorá vstúpila do Európskej únie v roku 2004. Má 0,8 
mil. obyvateľov. Hlavným mestom je Nikózia. Úradnými jazykmi sú gréčtina 
a angličtina.799 Hospodársky sa zameriava na cestovný ruch, vývoz textilu a 
remeselných výrobkov a námorný obchod. 
 
1.1 História Cypru 

História Cypru je veľmi bohatá, zahŕňa viac než 10 tisíc rokov.800 
Najstaršie stopy po lovcoch a zberačoch sú z doby 8 tisíc rokov pr. n.l., z 
doby kamennej (polostrov Akrotiria).801 Grécki usadlíci v dorazili na ostrov 
v niekoľkých vlnách v 2. tisícročí pr. Kr., v polovici 2. stor. pr. Kr. to boli 
mykénski Gréci, po nich Achájci. Gréci kolonizovali západné a severné 
pobrežie, východ a juh udržiaval styky s Feníciou.802 Malý ostrov sa 
nedokázal ubrániť mocným ríšam. Okolo r. 1500 pr. Kr. bol pod nadvládou 
Egypta, v 8. stor. pr. Kr. Asýrie, v 6. stor. pr. Kr. Peržanov.803 V r. 333 pr. 
Kr. sa ho zmocnil Alexander Macedónsky. Po jeho smrti pripadol 
Ptolemaiovcom a po prvý krát sa politicky zjednotil. V r. 58 pr. Kr. bol 
Cyprus začlenený do rímskej ríše. Tu konal v r. 45/46 n. l. misionársku cestu 
apoštol Pavol. V r. 391 sa kresťanstvo stalo rímskym štátnym 
náboženstvom. Pohanské kulty boli zakázané.804 Krátko na to došlo 
k deleniu rímskej ríše a ostrov sa stal súčasťou Východorímskej (Byzantskej) 
ríše.805 Arabské vpády ho v 7. stor. od Byzancie odtrhli. Ostrovania asi 300 
rokov platili Arabom i Byzantíncom tribút. Neskôr, keď porazili Byzantínci 
Arabov, bol k nim Cyprus znova začlenený. Od r. 1185 do r.  1191 bol 

                                                 
799 http://europa.eu/abc/european_countries/eu_members/cyprus/index_sk.htm  
(12.12.2010) 
800 
http://www.cyprus.gov.cy/portal/portal.nsf/All/595281B5458CAD9FC2256EBD004F3
BDC?OpenDocument (14.12.2010)  
801http://www.mzv.sk/servlet/content?MT=/App/WCM/main.nsf/vw_ByID/ID_DD6
F67735A1B6F80C12576350033486B_SK&OpenDocument=Y&LANG=SK&MENU=s
taty_sveta-
staty_podla_abecedy&TG=BlankMaster&URL=/App/WCM/karta_statov.nsf/%28vw_
ByID%29/ID_654E242088F5F88FC125707A003F07D7#bookZaklInfo    (7.11.2011) 
802 FIALKOFF, A. B.: Etnické čistky. Praha: Práh, 2003, s.155, ISBN 80-7252-070-9 
803 DENIS, P.: Foreign exchanges: throughout the ages, artists in cyprus have transformed foreign 
aesthetic influences to create their own highly original artforms, 
http://search.proquest.com/docview/199583310?accountid=14716  (10.10.2011) 
804 BOTIG, K.: Kypr. Praha: Jan Vašut s.r.o., 2003, s. 108, ISBN 80-7236-244-5 
805 FIALKOFF, A. B.: Etnické čistky. Praha: Práh, 2003, s.155, ISBN 80-7252-070-9 



363 
 

Cyprus samostatným kráľovstvom. V priebehu tretej krížovej výpravy dobyl 
ostrov Richard levie srdce. Dostal sa do rúk francúzskemu šľachticovi Guyi 
de Lusignanovi. Následne sa Cyprus vyvíjal  ako hybrid, nominálne nezávislé 
byzantské kráľovstvo, ktorému vládla francúzska dynastia. V r. 1489 ostrov 
získali Benátčania. Okupovali ho do r. 1571, kedy ho dobyli Turci, ktorí na 
ňom ostali ďalších 300 rokov. V r. 1878 postúpili Turci vládu bez suverenity 
Britom. Británia ho okupovala od r. 1914 do 16. augusta 1960, kedy sa 
Cyprus stal nezávislou republikou.  

2     Cyperský konflikt 
Súčasný konflikt má svoje počiatky v r. 1570, keď sa na ostrove vylodili 

turecké jednotky a narazili na tvrdý odpor. Útok začal vo Famaguste, 
v Nikózii zahynulo 20 tis. ľudí.806 Gréci sa so zmenou vlády zmierili (prispela 
k tomu malá lojalita benátskej vláde, ktorá neuznávala ich ,,schizmatickú“ 
grécku cirkev; turecké úrady obnovili ortodoxné arcibiskupstvo a zrušili 
feudálny systém.)807 . Do krajiny prichádzali tureckí osadníci. Problémy 
nastali v 20-tych rokoch 19. stor., kedy Gréci bojovali na pevnine proti 
Turkom. Za podporu povstania bol popravený arcibiskup a niekoľko 
biskupov tureckými úradmi. V r. 1878 Osmanská ríša prenajala ostrov 
Britom.808 Vtedy žili cyperskí Gréci i cyperskí Turci v pospolitosti. Keď 
Grécko získalo nezávislosť, objavil sa plán na enosis – spojenie Cypru 
s Gréckom, čo si priali cyperskí Gréci. Avšak pre Britov  bol ostrov 
strategicky príliš významný. Až v r. 1915 ponúkla Británia Cyprus Grécku 
(za jeho vstup do vojny na strane spojencov), Grécko odmietlo. 
U cyperských Grékov došlo v r. 1931 k výtržnostiam, Britmi potlačeným. 
Zrušili cyperskú ústavu, zakázali politické strany, zakázali vyvesovať grécke 
a turecké vlajky, došlo až k zákazu vyučovania gréckych a tureckých dejín.809 
K zmene došlo po II. svetovej vojne, kedy Británia ponúkla Cypru 
autonómiu. Grécka strana ponuky odmietala z obavy o znemožnenie enosis 
(v plebiscite v r. 1950 hlasovalo za spojenie s Gréckom 96% cyperských 
Grékov).810 Turecká strana z rovnakých dôvodov ponuku prijala. V r. 1955 
začala Národná organizácia cyperského boja (EOKA) teroristickú kampaň, 
ktorej cieľom boli vojenské základne, rozhlasové stanice, stali sa nimi 
i vládni úradníci i civilisti.811 Väčšinou obetí boli Gréci, čo poukazuje na 
charakter občianskej vojny, ktorá zasiahla i tureckú komunitu. Bolo 
zničených viac než 30 tureckých obcí. Dôsledkom bol vysoký počet 
utečencov a turecká odozva. V r. 1959 zástupcovia Británie a oboch komunít 

                                                 
806 FIALKOFF, A. B.: Etnické čistky. Praha: Práh, 2003, s.155, ISBN 80-7252-070-9 
807 FIALKOFF, A. B.: Etnické čistky. Praha: Práh, 2003, s.156, ISBN 80-7252-070-9 
808 BOTIG, K.: Kypr. Praha: Jan Vašut s.r.o., 2003, s. 7, ISBN 80-7236-244-5 
809 FIALKOFF, A. B.: Etnické čistky. Praha: Práh, 2003, s.157, ISBN 80-7252-070-9 
810 tamtiež 
811 Odpoveďou tureckých Cyperčanov bolo vytvorenie tureckej obrannej organizácie 
TMT. ČECH, Ľ.: Cyprus. IN: Vojenská osveta, 2/2009 



364 
 

došli k riešeniu: ,,Kypr se stane nezávislou republikou a obě etnické komunity budou 
mít ve vnitřních záležitostech autonomii. Prezidentem bude Řek, viceprezidentem Turek 
a oba budou mít právo veta. Poměr v ústřední vládě měl být 7:3 a v armádě 6:4, což bylo 
pro Turky příznivé, protože tvořili necelých 20% obyvatelstva.812 Došlo k odmietnutiu 
enosis a rozdeleniu ostrova. Dňa 16.8. 1960 bola vyhlásená nezávislosť 
Cypru. Dohodli sa na tom Veľká Británia, Grécko a Turecko.813 Cyperčania, 
neboli prizvaní. Nepokoje pokračovali a v r. 1963 prišli prvé mierové zbory 
OSN, vznikli turecko-cyperské enklávy, ktoré vytvárali štáty v štáte. V tomto 
roku sa dostala k moci v Grécku vojenská chunta. Grécko-cyperská vláda 
vedená arcibiskupom Makariom III. sa vzdala myšlienky na enosis, nie však 
extrémisti.814 Problémy predstavovali dane, vytvorenie etnicky oddelených 
radníc, obava z rozdelenia ostrova, vzájomné ozbrojovanie, 13 dodatkov 
prezidenta republiky arcibiskupa Makaria, ktoré by zbavili tureckú menšinu 
časti právnej ochrany, ktoré turecká strana odmietla. Grécki Cyperčania 
zaútočili 21.12.1963 na turecko-cyperské obyvateľstvo v snahe prevziať na 
ostrove moc.815 Došlo k otvoreným násilnostiam medzi oboma komunitami. 
Minorita Turkov bola postihnutá viac, tisíce ich utekali zo zmiešaných obcí 
do oblastí výlučne osídlených tureckým obyvateľstvom. Cyperskí Turci odišli 
zo štátnych úradov, Gréci zablokovali mnohé turecké enklávy.816 Po 
gréckom útoku na tureckú dedinu Kofinou pri Larnake v r. 1967 zriadili 
Turci svoju provizórnu vládu. Násilné akcie sa rozšírili na celý ostrov.817 
Proti Makariovi bol zorganizovaný puč v r. 1974, ktorý sa nezdaril. Makarios 
ušiel do Londýna. Túto príležitosť využilo Turecko, ktoré beztak už dlhšiu 
dobu bolo rozhodnuté obsadiť ostrov, 20.7.1974 začalo vyloďovať svoje 
jednotky.818 V polovici augusta  Turci mali obsadené takmer 40% územia 
ostrova (s asi 70% ekonomického potenciálu ostrova) a 200 tis. Grékov sa 
valilo na juh, 1619 cyperských Grékov ostalo nezvestných. Turecká invázia 
ostrov rozdelila. Turecko priviezlo na Cyprus 65 tis. usadlíkov.819 Na severe 
Cypru sa etabloval samostatný štát, diplomaticky uznaný len Tureckom.820 
Medzi oboma časťami ostrova neexituje takmer žiadny obchodný styk. 
 
 

                                                 
812 FIALKOFF, A. B.: Etnické čistky. Praha: Práh, 2003, s.158, ISBN 80-7252-070-9 
813 BOTIG, K.: Kypr. Praha: Jan Vašut s.r.o., 2003, s. 8, ISBN 80-7236-244-5 
814 tamtiež 
815 ČECH, Ľ.: Cyprus. IN: Vojenská osveta, 2/2009 
816 FIALKOFF, A. B.: Etnické čistky. Praha: Práh, 2003, s.158, ISBN 80-7252-070-9 
817 tamtiež 
818 FIALKOFF, A. B.: Etnické čistky. Praha: Práh, 2003, s.159, ISBN 80-7252-070-9 
819 FIALKOFF, A. B.: Etnické čistky. Praha: Práh, 2003, s.159, ISBN 80-7252-070-9, 80 tis. 
podľa BOTIG, K.: Kypr. Praha: Jan Vašut s.r.o., 2003, s. 108, ISBN 80-7236-244-5 
820 1983  Northern Cyprus (TRNC). State and Church in CYPRUS. 
http://www.euresisnet.eu/Pages/ReligionAndState/CYPRUS.aspx  (10.10.2011) 



365 
 

2.1    Riešenie konfliktu 
Na základe rezolúcie Bezpečnostnej rady OSN, na Cypre pôsobí Misia 

UNFICYP. Je jednou z najdlhších nepretržite trvajúcich pôsobení 
mierových síl vo svete.821 Ostrov je rozdelený na 2 časti: Cyperskú republiku, 
ktorá sa naraz aj so Slovenkou republikou stala v r. 2004 členom EU, 
a medzinárodne neuznanú tzv. Severocyperskú tureckú republiku. ,,Nikózia 
je v súčasnosti jediným rozdeleným hlavným mestom na európskom kontinente.“822 
Ostrov pretína demarkačná čiara, zabezpečená trojitou líniou vojenských 
stanovíšť. Na juhu držia Gréci a cyperskí Gréci stráž proti severu, na severe 
chránia územie pred nebezpečenstvom z juhu Turci a cyperskí Turci. Vojaci 
mierových síl OSN dozerajú uprostred, aby každý zostal na svojej strane 
a nedochádzalo k nedorozumeniam, či násilným akciám.823 Sily UNFICYP 
majú veliteľstvo v Nikózii a pôsobia v troch sektoroch. Od r. 2001 v misii 
pôsob aj slovenský kontingent, ktorého vedenie sa nachádza v tábore gen. 
M. R. Štefánika vo Famaguste. Pozostáva z dvoch strážnych čiat 
v nárazníkovej zóne, ženijnej jednotky v Nikózii, jednotky rezervy veliteľa, 
vojenských policajtov, slovenských vojakov v štábe misie, maďarskej čaty, 
chorvátskych pozorovateľov. Zvyšné dva sektory zabezpečuje argentínsky 
a britský kontingent.824                                    

Politické rozdelenie Cypru:  
 

825 

                                                 
821 ŽIAK, J.: Slovensko na Cypre. In: Obrana, ročník č. 5/2007, s. 10 
822 ŽIAK, J.: Slovensko na Cypre. In: Obrana, ročník č. 5/2007, s. 10 
823 BOTIG, K.: Kypr. Praha: Jan Vašut s.r.o., 2003, s. 7, ISBN 80-7236-244-5 
824 ŽIAK, J.: Slovensko na Cypre. In: Obrana, ročník č. 5/2007, s.10 
825 http://geography.about.com/library/cia/nccyprus.htm  (11.12.2010) 



366 
 

Turecká republika Severného Cypru, nárazníkova zóna – UN buffer zone 
s hlavným mestom Nikózia, Cyperská republika, a 2 suverénne Britské časti 
– označené šrafovane 
 
Nárazníková zóna (Buffer zone, Zelená línia) 
 

Nárazníkovú zónu, či zelenú líniu volajú grécki Cyperčania ,,nekri zoni“ 
(mŕtve pásmo), tureckí Cyperčania ,,arabolge“ (rozložité teritórium medzi 
líniami prímeria), UN826 vojaci ju nazývajú ,,the buffer zone“ (nárazníková 
zóna).827 Väčšina ju nevidí ako oblasti konfliktu. Niektorí si sťažujú, že je 
v miestach ich bývalej obživy, pod správou jednotiek OSN. Na druhej strane 
je tiež upokojujúcim nárazníkom medzi nimi a bolestnou, ustupujúcou, no 
nie zabudnutou minulosťou. Vstup do tejto zóny je zakázaný. Je prirodzené, 
že ľudia vidia v nárazníkovej zóne potenciál na zhodnotenie pozemkov 
a majetkových hodnôt po 33 rokoch. Avšak nemožno odložiť bezpečnostné 
aspekty, kvôli vyhoveniu individuálnym potrebám. Je to cena, ktorú musia 
Cyperčania platiť.828 Samozrejme, nejde len o nárazníkovú zónu.  
Status quo 

Najproblematickejší je fakt osídlenia pozemkov a domov pôvodných 
gréckych vlastníkov tureckými prisťahovalcami. Pretrvávajú pocity krivdy 
a smútku za vlastným rodiskom a majetkom generácií predkov, rodičovských 
domov, v ktorých sa narodili. Pochopiteľne sú namieste obavy zo stiahnutia 
medzinárodných kontrolných síl pred ďalšími útokmi a násilnosťami. 
Cyperskí Turci by bez vojenskej ochrany podstupovali riziko. Taktiež grécki 
Cyperčania nemôžu čeliť Turkom. Preto sa udržiava status quo. Ďalším 
faktom sú aj nové väzby. UN sprostredkovali priame rozhovory medzi 
vodcami cyperských Grékov a cyperských Turkov k dosiahnutiu dohody 
o znovu zjednotení ostrova, pričom cyperskí Gréci odmietli plán OSN 
osídlenia v r. 2004 referendom. Právne predpisy EU po vstupe krajiny do 
EU sa nevzťahujú na sever Cypru.829 Problém tureckých Cyperčanov 
spočíva v tom, že žijú v podstate mimo zákonov svetového poriadku – v 
republike, ktorú nik okrem Turecka neuznal. Majú hranice, vynútený mier, 
oficiálne však neexistujú. Na juhu je Cyperská republika, člen EU, ktorá tak 
ťaží určité výhody. U severných obyvateľov došlo k určitému stereotypu 
,,odvrátenia sa od nepriateľa“. Väčšina zainteresovaných nevidí skoré 
vyriešenie cyperského problému. 

 
 

                                                 
826 United Nation – Spojené národy 
827 Buffer Zone Perspectives. In: The Blue Beret, february 2007, s. 2 
828 tamtiež 
829 http://geography.about.com/library/cia/blccyprus.htm   (11.12.2010) 



367 
 

 Súčasná situácia na 
ostrove 

 

Politické 
rozdelenie 

južná časť – Cyperská 
republika 

severná časť – 
Severocyperská Turecká 
republika 

 

  
Počet 
obyvateľov 

cca 772 tis. cca 264 tis. 

Zloženie 
obyvateľstva 

70% grécki Cyperčania 
24% tureckí Cyperčania 
6% ostatní 

44% tureckí Cyperčania 
55% pevninských Turkov 
1% grécki Cyperčania a 
ostatní 

   
 
2.2 Religiozita na Cypre 
 

Cyprus figuruje už v mytológii ako miesto zrodu bohyne lásky a krásy, 
Afrodity.830 Neskôr sa stáva súčasťou Byzantskej ríše v r. 325 do r. 1191. 
Kresťanstvo bolo štátnym náboženstvom ostrova. V r. 1191 až 1489 bol 
v bol vo francúzskej držbe (rímsko-katolíkov popri gréckej pravoslávnej 
cirkvi). Po benátskom období (1489 - 1571) nasledovali viac ako tri storočia 
osmanskej nadvlády (1571 - 1878). Počas tejto doby a za britskej okupácie 
(1878 - 1960) zohrávala najdôležitejšiu úlohu pravoslávna cirkev (ako 
náboženská organizácia ortodoxných kresťanov i ako zjednocujúci prvok).831  

Islam sa na ostrove začal výraznejšie usadzovať po r. 1570, kedy 
osmanské vojsko po asi ročnom obliehaní Famagusty pripojilo Cyprus k 
Osmanskej ríši. Štátnym zákonom sa stala šarí´a832, uplatňovaná súdmi na 
všetkých obyvateľov, bez ohľadu na ich náboženstvo. Výnimkou bol zákon 
o osobnom stave a rodinných vzťahoch členov ortodoxnej cirkvi. Cirkevné 
súdy ortodoxnej cirkvi ostali príslušné pre rodinné vzťahy. Zostatok 
rímskych katolíkov navonok vystupoval ako ortodoxný.833 

                                                 
830 i v súčasnosti patria Afroditine skaly medzi najnavštevovanejšie miesta ostrova.  
831 State and Church in CYPRUS. 
http://www.euresisnet.eu/Pages/ReligionAndState/CYPRUS.aspx (10.10.2011) 
832 ,,cesta hodná nasledovania“ – súbor právnych noriem, celok Bohom zjavených 
nariadení a zákazov, býva chápaná ako jednota koránu, tradície a právnej vedy. Slovník 
Judaismus, křesťanství, islám. Olomouc: Nakladatelství Olomouc, 2003, s. 632, ISBN 80-
7182-165-9 
833 ČECH, Ľ.: Cyprus. IN: Vojenská osveta, 2/2009 



368 
 

Od r. 1960 nastáva výrazný posun v náboženskej problematike, kedy 
prostredníctvom novej ústavy uznal štát právo plnej moci všetkým piatim 
hlavným náboženstvám spoločnosti (ortodoxné kresťanstvo, islam, maroniti, 
arméni, rímsko katolíci). V zmysle platnej legislatívy nebolo určené 
väčšinové, alebo štátne náboženstvo. Bikomunálny ústavný rámec republiky 
neprispel ku konečnému riešeniu ,,cyperskej otázky“ nepomohol, skôr sa stal 
zdrojom etnického napätia a nepokojov, do ktorých vstúpila i OSN. 

Právne postavenie islamu na Cypre po prijatí novej ústavy ovplyvňoval 
viac inštitút wakfov – náboženských nadácií.834  Majetok spravoval kádí, 
ktorého rozhodnutia vychádzali zo šarí´e a bol považovaný za ochrancu 
verejného záujmu všetkých, ktorí nemajú inú možnosť právnej ochrany 
(siroty, nesvojprávni). V súčasných podmienkach islamského kádího 
nahrádza ministerstvo wakfov. Kodifikáciu islamského právneho a 
náboženského inštitútu zabezpečoval čl. 110 § 2 cyperskej ústavy z r. 1960 – 
získanie výhradnej legislatívnej právomoci v náboženských záležitostiach, 
vzdelania, kultúry a osobného štatútu členov tureckej komunálnej entity 
znamenalo pre veriacich moslimov na Cypre obrovský prínos. 

Do konfrontačných udalostí v r 1974 bolo možné hovoriť o cyperskom 
islame – ktorý sa v tomto špecifickom prostredí do istej miery prispôsobuje 
a koexistuje s inými náboženstvami. V následnom období je islam na Cypre 
viac ako v minulosti naviazaný na jeho turecký variant. ,,Neúspech cyperskej 
ústavy v súvislosti s nerealizovanými ambíciami rozdeliť politickú moc 
medzi dve aritmeticky nerovnocenné komunity, rovnako aj neúspech 
medzinárodného spoločenstva toto rozdelenie riešiť cez hlavných aktérov 
(Turecko a Grécko), malo za následok mimoriadne vyostrenie cyperskej 
otázky.“835  

Ortodoxia a islam mali v dejinách k sebe pri spolužití bližšie ako islam a 
katolicizmus. Na Cypre neboli zaznamenané výhrady kresťanského 
obyvateľstva proti tomu, aby si moslimovia na ostrove spravovali svoje 
náboženské záležitosti, vzdelanie, kultúru, duchovné a manželské otázky.836 

Etnické rozdelenie ostrova po r. 1974 sa negatívne poznamenalo 
charakter náboženského súžitia. Oba národy sa dôsledne oddelili a nimi 
ovládnuté teritóriá sa etnicky homogenizovali. 
Cyperskí Turci mali vždy blízko k pevninským Turkom. Väčšina preto vždy 
uprednostňovala sekulárny štát ako prejav ,,kemalizmu“. Štátoprávne zásady 
Mustafu Kemala Ataturka:837 republikanizmus, etatizmus v ekonomike, 

                                                 
834 náboženský (výnos na výstavbu, údržbu mešít), filantropický (podpora chudobných, 
fondu pre knižnice, vzdelanie, zdravotné služby), rodinný (rodine zakladateľa wakfu, 
nadbytok chudobným) 
835 ČECH, Ľ.: Cyprus. IN: Vojenská osveta, 2/2009 
836 tamtiež 
837 zakladateľ a 1. prezident Tureckej republiky 



369 
 

racionalizmus, laicizmus, presadzovanie sekularizácie spoločnosti.838 V 1924 
bol v Turecku zrušený chalifát, odstánení ulamá a vytvorený Úrad pre 
náboženské záležitosti (DIB – Diyanet Isleri Baskanligi) s cieľom 
presadzovať nový islam, rešpektujúci princípy sekularizmu. Podstatný je 
vplyv tureckého Diyanetu839 na tureckých Cyperčanov z hľadiska fungovania 
kultových zariadení, bohoslužieb i vyučovania. V neuznanej Severocyperskej 
tureckej republike na zastupiteľskom úrade Turecka pracuje pridelenec s 
postavením muftího – ktorý poskytuje náboženské služby a má oprávnenie 
vydávať na požiadanie dobrozdanie v otázke náboženského práva. Väčšina 
tureckých Cyperčanov je stúpencami sunnitského islamu. Dbajú na ramadán, 
primeranú účasť na piatkových modlitbách, dodržiavanie svätých dní, avšak 
mnohí sa prispôsobili stredozemným zvykom. Na severe Cypru sú i aleviti 
(pod 10%).840  V islame na Cypre došlo k vytvoreniu 4 prúdov: kemalizmus 
(kultúrny zlom, odklon od predkemalovského Turecka, prúd zastúpený 
najmä armádnymi kruhmi), liberálno-demokratickí reformátori (zdôrazňujú 
kontinuitu osmansko-anatólskej kultúry, posilňovanie občianskej 
spoločnosti, demokratizácie, ide o oficiálne kruhy), politický islam (odmieta 
kemalizmus, udržiava intenzívne kontakty s arabsko-islamským svetom), 
náboženské hnutie Fethullaha Gulena (presadzujú dvojakú kontinuitu: 
osmanská tradícia a konzervatívci brániaci existujúci štát a presadzujúci 
status quo, zásady tolerancie, jasných strategických cieľov v oblasti 
vzdelávania a výchovy mladej generácie). 

Ústava Cyperskej republiky zaručuje slobodu náboženského vyznania. 
Základným zákonom v tureckej časti Cypru komunita poskytuje tiež slobodu 
vyznania. Ústava Cyperskej republiky určuje, že grécka autokefálna cirkev 
má výhradné právo regulovať a spravovať svoje vnútorné záležitosti a 
majetok v súlade s jej kánonom a charakterom.  V tureckej časti, ktorá je 
takmer výlučne islamská, Vakf (orgán pre reguláciu moslimských 
náboženských aktivít pre cyperských Turkov) má výlučné právo regulovať a 
spravovať svoje vnútorné záležitosti a majetok v súlade s právnymi 
predpismi Vakf.  V Ústave sú uznané ďalšie náboženské skupiny: arménska, 
ortodoxná cirkev, maronitskí a rímsko katolíci.  Po invázii došlo u 

                                                 
838 V Turecku štát pevne prevzal riadenie náboženského života do svojich rúk (1923). 
Špecifiká tureckého laicizmu boli v tom, že sa nekonala odluka náboženstva od štátu, ale 
pokus o vyvedenie islamu zo sféry politiky a pokračovanie osmanskej tradície priameho 
zasahovania štátu do náboženských záležitostí. 
839 Diyanet mal za cieľ vychovávať dobrého občana a vlastenca, ktorý pracuje poctivo, 
miluje svoju vlasť, rešpektuje tureckú armádu. 
840 uctievajú prorokovho bratranca a zaťa Alího, no neradíme ich k ší ´tom (sú skôr 
synkretickým náboženstvom s prvkami islamu, šamanizmu, kresťanstva, zoroastrizmu. 
Žijú v uzavretých komunitách, nekonajú púť do Mekky, nepostia sa za ramadánu, veria v 
reinkarnáciu, liturgický jazyk používajú turečtinu. Na pevnine i ostrove sú ťažko 
akceptovateľní. ČECH, Ľ.: Cyprus. IN: Vojenská osveta, 2/2009 



370 
 

niektorých ortodoxných chrámov k pretransformovaniu na mešity. Väčšina 
obyvateľstva ostrova patrí ku gréckym ortodoxným 78%, moslimovia 18%, 
maroniti, arménska apoštolská cirkev a ďalšie 4%.  Asi 96% populácie vo 
vládou kontrolovanej oblasti  patrí ku gréckej pravoslávnej cirkvi, približne 
0,5% sú Maroniti a rímsko katolíci, pod 0,5% je arménska ortodoxná cirkev, 
3% do inej skupiny (protestanti na Cypre a cudzinci všetkých náboženských 
presvedčení).  Grécke ortodoxné náboženstvo je vyučované na verejných 
základných a stredných školách.841  99% turecko-cyperskej populácie je 
nominálne moslimských.  Väčšina nemoslimov na severe sú cudzinci zo 
západnej Európy (často rímsko katolíci a anglikáni).842  Misijná činnosť nie je 
zákonom zakázaná, ale je dosť výnimočná a starostlivo sledovaná orgánmi z 
tureckej časti Cypru.   

V r. 1997 došlo k dohode o vzájomných návštevách  náboženských 
miest. Od r. 1998 turecká časť zaviedla pre cyperských Grékov poplatky za 
hraničný prechod v Nikózii. Gréci umožnili cyperským Turkom púť do 
moslimskej svätyne. V septembri a novembri 1998 umožnili cyperskí Turci 
púť cyperským Grékom do pravoslávneho kláštora na severe bez poplatku. 
V oboch vládou kontrolovaných oblastiach nie sú správy o náboženských 
zadržaných väzňoch, ani o nútených náboženských konverziách. Panujú 
zdvorilé vzťahy medzi cyperskými Grékmi pravoslávnej cirkvi a príslušníkmi 
iných náboženských spoločenstiev na juhu. Na severe je niekoľko 
nemoslimov, no nedochádza k problémom medzi nimi a moslimskou 
populáciou. 843 
 
2.3   Mentalita Cyperčanov 

Cyprus sa pýši bohatou minulosťou a rozmanitosťou obyvateľstva. Ak 
sa pozrieme na jeho históriu, vidíme, že cezeň prešli kultúry ako egyptská, 
sýrska, perzská, helenistická, byzantská, arabská, zažil križiakov, 
francúzskeho vlastníka, benátsku nadvládu, tureckú, britskú... To 
nepredstavujú len pamiatky ostrova. Ide tu aj o vplyvy kultúrne, náboženské, 
národnostné. Je prirodzené, že nie len na základe toho, ale aj výhodnej 
polohy, ostrovanov neprekvapovala inakosť. Aj dnes je najvýznamnejším 
ekonomickým hýbateľom turizmus. Etnické skupiny Cypru sú grécke 77%, 
turecké 18%, ostatné 5% (2001).844 Okrem cyperských Grékov a cyperských 
Turkov, tu existujú dve samosprávne britské oblasti, ktoré sa riadia 
zákonodarstvom Veľkej Británie. Okrem týchto sú tu menšie počty Rusov, 
vinárov z Francúzska a pod.. Mentalita cyperských Grékov je 
temperamentná. Oslavy a slávnosti nie sú súkromnou záležitosťou. 
                                                 
841 Na požiadanie rodiča nie je pre dieťa povinné. 
http://atheism.about.com/library/world/AJ/bl_CyprusIndex.htm (10.12.2010) 
842 je nepatrný počet tureckých Cyperčanov bahájskeho spoločenstva 
843 http://geography.about.com/library/cia/blccyprus.htm  (11.10.2011) 
844 http://atheism.about.com/library/world/AJ/bl_CyprusIndex.htm z 10.12.2010 



371 
 

Napríklad osláv zberu, alebo svadieb sa zúčastňuje celá obec, niekedy aj 3 tis. 
ľudí. V tureckej časti sa môžeme stretnúť aj so špecifickým ponímaním žien, 
vyplývajúcim  z  arabskej mentality. Obyvateľstvo grécke aj turecké dobre 
vychádza aj s UN zložkami.  
Požiadavky v edukácii 

 ,,Bohaté kultúrne a náboženské dedičstvo spolu s ťažkými skúškami, ktorými 
ostrov prešiel dôsledkom koloniálnej vlády, tureckej okupácie a expanzionistických 
zámerov – ovplyvňovalo vývoj štátneho stredného školstva od ťažkých začiatkov až po 
jeho súčasný kvalitatívny a kvantitatívny štatút. So zreteľom na sociálne, ekonomické, 
kultúrne a národné potreby Cypru poskytuje štátne stredoškolské vzdelávanie rovnaké 
vzdelávacie príležitosti pre všetkých. Usiluje o posilňovanie priateľských vzťahov 
a o spoluprácu medzi rôznymi spoločenstvami, ktoré v krajine žijú.845 Medzi základné 
vzdelanostné princípy patria: 

1. Asimilácia národnej identity a kultúrnej hodnoty  
2. podpora univerzálnych ideálov slobody, spravodlivosti a pokoja 
3. živenie lásky a úcty k blížnemu s cieľom podporiť vzájomné 

porozumenie a demokraciu  
4. rozvoj zručností a schopností pre potreby a požiadavky moderného 

sveta  
5. rozvoj zručností a kompetencií pre celoživotné vzdelávanie, pre 

akademické štúdie a pre svet práce.846 
Školstvo je oblasťou, ktorá má dopad na profilovanie vnímania 

problémov v danej spoločnosti a práve tu sa vo výraznej miere prejavuje 
snaha korigovať vzájomné negatívne postoje Cyperčanov, konkrétne pri 
tvorbe edukačného procesu. 

 
2.4   Nádej do budúcnosti... 

 
Príkladom tolerantného spolunažívania cyperských Grékov a cyperských 

Turkov je zmiešaná obec Pyla. V Pyle sa v blízkosti pravoslávneho kostola 
nachádza mešita. Pravoslávni i islamskí veriaci spolu nažívajú pokojne a berú 
vzájomne ohľad sviatky, či pôst tých druhých. Napríklad počas smútku 
pravoslávnych, islamskí muzeíni stišujú, alebo obmedzujú zvolávanie na 
modlitby, a naopak, pravoslávni obmedzujú zvonenie a pod.. Vo 
vzdialenosti niekoľkých metrov od seba stoja turecká i grécka krčma. 
Dvojmo tu sú aj cintoríny, športové kluby, kaviarne, obchody, školy, 
čerpacie stanice, autoservisy, trhoviská... Pravdou však je, že aj úzkostlivo 
pozorujú počínanie toho druhého.847 Zároveň treba pripomenúť, že obec je 
                                                 
845 EURYDICE: Dodatok k publikácii Štruktúra systémov vzdelávania a odbornej prípravy 
v Európskej únii. Bratislava: Slovak EURYDICE Unit: 2000, s. 143, ISBN 80-7098-252-7 
846 The Development of Education National Report of Cyprus by The Ministry of Education and 
Culture. Nicosia: International Bureau of Education, 2001, s. 19 
847 ŽIAK, J.: Slovensko na Cypre. In: Obrana, ročník č. 5/2007, s. 8 



372 
 

pod dohľadom  Turkov z ich vojenskej pozície mimo obce a vojenskou 
pozíciou cyperských Grékov, ktorá sa nachádza na opačnej strane 
nárazníkovej zóny. V dedine, ktorá sa nachádza v nárazníkovej zóne sa 
pohybujú len vojenské zložky OSN, ktoré dohliadajú na status quo. Na 
gréckej strane je voľný pohyb pre cyperských Turkov, okrem nárazníkovej 
zóny, turecká strana nie je pre cyperských Grékov prístupná, len s pasom 
a povoleniami, vízami. Pozdĺž nárazníkovej zóny je zakázané budovať múry, 
cesty, ploty, pestovať, pásť dobytok, nemožno nič opraviť ani zbúrať. 
Taktiež pozdĺž zelenej línie sa tiahnu aj mínové polia, položené tureckými 
vojskami v minulosti z tureckej strany línie. V súčasnej dobe sa časť 
mínových polí odstránila po vzájomnej dohode medzi cyperskými Grékmi 
a cyperskými Turkami. Je predpoklad, že v budúcnosti sa odbúrajú všetky 
a sprístupnia sa znova územia na strane cyperských Turkov všetkým 
obyvateľom Cypru. 

 V r. 2007 v hlavnom meste Nikózia bol urobený 1. krok k mieru, 
zbúrala sa časť múru, ktorý Nikóziu rozdeľoval na polovice: grécku 
a tureckú a otvoril sa nový hraničný prechod pre civilné obyvateľstvo.  
 

Môžeme konštatovať, že na Cypre sa stretávame so zložitým 
problémom, ktorý sa dosiaľ nepodarilo vyriešiť a je výrazne naďalej 
kontrolovaný OSN. Problémom je, že ide o dlhoročný konflikt, citlivú tému. 
Dnes by cyperskí Gréci na otázku: ,,Kto spôsobil konflikt?“ odpovedali, že 
to boli Turci a Turci by odpovedali opačne.  

Netolerancia v minulosti vyústila do komplikácií, ktoré nie je ľahké dnes 
rozuzliť. OSN sprostredkováva priame rozhovory medzi predstaviteľmi 
cyperských Grékov a cyperských Turkov k dosiahnutiu dohody o znovu 
zjednotení ostrova, pričom cyperskí Gréci odmietli plán OSN osídlenia v r. 
2004 referendom. Právne predpisy Európskej únie, po vstupe krajiny do EU, 
sa nevzťahujú na sever Cypru. Jedným z možných scenárov riešenia patovej 
situácie by mohlo byť stiahnutie blokády jedného alebo viacerých prístavov 
a letísk ,,tureckej časti“ výmenou za to, že by členské štáty EÚ mohli 
používať severocyperské letisko Ercan, a teda ekonomické výhody by mohli 
plynúť i pre túto časť ostrova. Proti otvoreniu takéhoto dopravného uzla sa 
postavili gréckocyperskí diplomati s argumentom, že by šlo o oblasť 
v blízkosti ich hraníc a bez ich kontroly. Cyperská republika by bola za 
sprístupnenie prístavu  Famagusta (momentálne v správe  Turkov) 
obchodným lodiam z EÚ s podmienkou, aby kedysi turisticky populárna 
štvrť mesta Famagusta Varoša, ktorá je dnes takmer úplne opustená a 
nazývaná „mestom duchov,“ prešla pod správu OSN.  

,,Všetci predstavitelia zúčastnených strán, t.j. dva cyperské štáty, Grécko a Turecko, 
oficiálne deklarujú podporu zjednoteniu ostrova v bi-zonálnej, bi-komunálnej federácii s 
rovnakými právami pre všetkých obyvateľov a s jednotnou suverenitou republiky, tak ako 
ju definujú rezolúcie OSN. Rokovania o zjednotení sa v súčasnosti zaoberajú hlavne 



373 
 

zložitou otázkou majetkových práv. Po tom, ako sa na severe ostrova k moci dostal 
nacionalista Eroğlu, sa však spoločné riešenia nachádzajú ešte ťažšie.“848 Rokovania 
v podstate stagnujú. 

Ideálnym by pravdepodobne bolo umožnenie väčšej voľnosti v pohybe 
po ostrove.849 Určite by boli potrebné prísne bezpečnostné predpisy. 
Nezanedbateľným faktorom sú aj nové väzby. Samozrejmým je prijatie 
určitých kompenzácií a kompromisov cyperskými Grékmi a cyperskými 
Turkami a snaha nažívať podobne ako v zmiešanej komunite v Pyle. 
Problém je skôr politický, dlhodobý, veľmi citlivý, a bohužiaľ, u niektorých 
ešte pretrváva animozita.850 Tolerancia je jednou z primárnych podmienok 
riešenia situácie.851 Konflikt v súčasnosti je skôr v postojoch politických 
predstaviteľov Cypru a nie medzi cyperskými Turkami a cyperskými Grékmi, 
ktorých možno v budúcnosti budeme nazývať len Cyperčanmi. Vlajka 
Cyperskej republiky  je biela s medenou siluetou ostrova852 a olivovými 
ratolesťami, ktoré symbolizujú nádej pre mier a zmierenie medzi gréckou 
a tureckou komunitou. 
 
 
ZOZNAM POUŽITEJ LITERATÚRY 
 
BOTIG, K.: Kypr. Praha: Jan Vašut s.r.o., 2003,  128 s., ISBN 80-7236-244-5 
EURYDICE: Dodatok k publikácii Štruktúra systémov vzdelávania a odbornej 
prípravy v Európskej únii. Bratislava: Slovak EURYDICE Unit: 2000, 198 s., 
ISBN 80-7098-252-7 
FIALKOFF, A. B.: Etnické čistky. Praha: Práh, 2003, 328 s., ISBN 80-7252-
070-9 
Filozofický slovník. Praha: Nakladatelství Svoboda, 1985, 481 s. 
PRŮCHA, J.: Interkulturní psychologie. Praha: Portál, 2004, 200 s., ISBN: 80-
7178-885-6   
Slovník Judaismus, křesťanství, islám. Olomouc: Nakladatelství Olomouc, 
2003, 661 s., ISBN 80-7182-165-9  
Buffer Zone Perspectives. In: The Blue Beret, february 2007 
ČECH, Ľ.: Cyprus. IN: Vojenská osveta, 2/2009 

                                                 
848 Rokovania o Cypre stále v slepej uličke, nádeje upadajú. 
http://www.euractiv.sk/rozsirovanie/clanok/rokovania-o-cypre-stale-v-slepej-ulicke-
nadeje-upadaju-016330 (5.10.2011) 
849 Stiahnutie vojenskej kontroly patrilo k podmienkam v rokovaniach o prípadnom prijatí 
Turecka do EU 
850 PRŮCHA, J.: Interkulturní psychologie. Praha: Portál, 2004, s. 172-173, ISBN: 80-7178-
885-6  
851 netolerancia spôsobuje rozdelenie územia i ľudí navzájom 
852 Cyprus – z gr. slova meď (Turecká vlajka má horizontálny červený pruh hore a dole, 
medzi ktorými je červený polmesiac a hviezda na bielom poli.) 



374 
 

The Development of Education National Report of Cyprus by The Ministry of Education 
and Culture. Nicosia: International Bureau of Education, 2001, 87 s. 
ŽIAK, J.: Slovensko na Cypre. In: Obrana, ročník č. 5/2007 
Agnosticism / Atheism. 
http://atheism.about.com/library/world/AJ/bl_CyprusIndex.htm  
(10.12.2010) 
DENIS, P.: Foreign exchanges: throughout the ages, artists in cyprus have transformed 
foreign aesthetic influences to create their own highly original artforms, 
http://search.proquest.com/docview/199583310?accountid=14716  
(10.10.2011) 
Cyprus 
http://europa.eu/abc/european_countries/eu_members/cyprus/index_sk.
htm  (12.12.2010) 
State and Church in Cyprus. 
http://www.euresisnet.eu/Pages/ReligionAndState/CYPRUS.aspx  
(10.10.2011) 
Cyprus. http://geography.about.com/library/cia/nccyprus.htm  (11.12.2010) 
About Cyprus.  
http://www.cyprus.gov.cy/portal/portal.nsf/All/9E78C19E842F1DD9C22
56ED60038B3BA?OpenDocument&a=1&z=  (7.11.2011 ) 
Culture  / Heritage. 
http://www.cyprus.gov.cy/portal/portal.nsf/All/595281B5458CAD9FC22
56EBD004F3BDC?OpenDocument  (14.12.2010)  
Cyprus. 
http://www.mzv.sk/servlet/content?MT=/App/WCM/main.nsf/vw_ByI
D/ID_DD6F67735A1B6F80C12576350033486B_SK&OpenDocument=Y
&LANG=SK&MENU=staty_sveta-
staty_podla_abecedy&TG=BlankMaster&URL=/App/WCM/karta_statov.
nsf/%28vw_ByID%29/ID_654E242088F5F88FC125707A003F07D7#boo
kZaklInfo    (7.11.2011) 
Cyprus. 
http://search.un.org/search?ie=utf8&site=un_org&output=xml_no_dtd&c
lient=UN_Website_English&num=10&lr=lang_aen&proxystylesheet=UN_
Website_en&oe=utf8&q=Cyprus&Submit= (5.11.2011) 
Rokovania o Cypre stále v slepej uličke, nádeje upadajú. 
http://www.euractiv.sk/rozsirovanie/clanok/rokovania-o-cypre-stale-v-
slepej-ulicke-nadeje-upadaju-016330 (5.10.2011) 

 
 
 
 
      

 



375 
 

RENESANCIA HUMANIZMU AKO PREDPOKLAD 
TOLERANCIE V PLURALITNOM SVETE 

 
Pavol Dancák  

  

Abstrakt: 
 
Tolerancia, pluralizmus a humanizmus sú často používané slová, čo 

však neznamená ich bezproblémové používanie, ale skôr vnímame 
vyprázdňovanie ich vlastného obsahu vo vulgárnej politickej 
transparentizácii, ktorá zneužíva ich nejednoznačnosť. Tolerancia neraz sa 
zamieňa za totalitu, humanizmus za hominizmus a v mene pluralizmu sa 
vyžaduje uniformný postoj. Devalvácia významu vyvoláva potrebu 
renesancie, ale vo svete, kde hlavné slovo má ľudská sloboda, sa nástojčivo a 
legitímne núka otázka, čo bude mierou žiadanej revalvácie? 

Dnes skutočne žijeme nielen vo svete, ktorý je globalizovaný, ale aj 
vo svete, ktorý je pluralitný, čo znamená, že je svetom mnohých názorov, 
predstáv a spôsobov života, v ktorom nie každý názor, predstava či spôsob 
života vyvolávajú súhlasnú odozvu. Pluralitný svet, ak má v ňom byť 
rešpektovaná sloboda človeka, si nevieme predstaviť bez tolerancie, ktorá 
však nemôže byť absolutizovaná.  

Tolerancia je len nedokonalou ľudskou odpoveďou na ľudskú 
nedokonalosť.853 Je pokorným priznaním absencie poznania, aj keď to 
nepoznanie v značnej miere je zavinené nami samotnými. Tolerancia 
znamená predovšetkým znášanie, strpenie, a vždy obsahuje záporné 
hodnotenie toho, čo tolerujeme.854  Napríklad je možné tolerovať manžela, 
respektíve voľajaký jeho zlozvyk, alebo niekoľko minútové meškanie, ale len 
veľmi malé meškanie.  „Tolerovať znamená toľko ako neublížiť, neotráviť 
niekoho, jedným slovom nepoužiť „násilie“. Režim tolerancie je režimom 
ľahostajnosti, ba ignorancie. Tolerujeme, keď nemilujeme. Aj láska robí 
tolerantnosť zbytočnou. Do akého sveta sa teda hodí tolerantnosť? Predsa 
do sveta, ktorý je nejednotný, do sveta ľudí, ktorí sa ignorujú. Len sa nikoho 
a ničoho nedotknúť! Tolerujúci, tolerantný človek ponecháva toho, koho 
toleruje, znáša, na neho samého a niekedy aj jeho osudu. V rámci tolerancie 
sa nepoučuje, ale ani neindoktrinuje ...“855 

                                                 
853 WIECZOREK, K.: Tolerancja – szacunek dla odmienności. In: Świat i Słowo nr 1(12) 2009, 
Akademia Techniczno-Humanistyczna, Bielsko-Biała, 2009, s. 67 – 78. 
854 SOKOL. J.: Malá filosofie člověka a Slovník filosofických pojmů. Praha : Vyšehrad 1998, s. 252. 
855 SIVÁK, J.: O tolerantnosti vo svetle rozpravy o cnostiach. In:  FILOZOFIA 65, 2010, No 4, 
p. 337    



376 
 

Genéza tolerancie sa spája so začiatkom osvietenstva, kedy 
v kultúre myslenia dominujúcimi paradigmami bol skepticizmus 
a relativizmus. Nie je ťažké postrehnúť, že postoj tolerancie je spojený 
s ideou axiologického relativizmu. Ak jestvuje veľa rovnoprávnych systémov 
hodnôt a hodnotové sudy sú podstatným spôsobom závislé od osoby 
a okolností, vtedy sú možné len dva modely spoločenského života – alebo 
všetkých zaväzuje jeden hodnotový systém zvolený osobami s najvyššou 
mocou a  vyžadovaný násilím, a to aj napriek všeobecnej vôli občanov, alebo 
zaväzuje všetkých rovnosť pred zákonom, ktorej súčasťou je sloboda 
vyznávania vlastnej hierarchie hodnôt. Občianska spoločnosť je spoločnosť 
otvorená pre slobodných občanov, ktorí sú rozhodnutí pracovať pre 
spoločné dobro a majú zmysel pre komunitu. Združovať sa, vytvárať rôzne 
formy sociálnej činností a prijímať výzvy života v spoločnosti vytvára základ 
pre celkový rozvoj, ale aby to bolo možné, je potrebné tolerancia.856 Dejiny 
novovekej Európy sú neustálym empirickým testom verifikujúcim 
efektívnosť fungovania obidvoch modelov a vidíme, že doposiaľ víťazstvo 
sa výrazne nakláňa k druhému modelu. Svedčí to v každom prípade o tom, 
že princíp tolerancie generuje efektívnejší a trvalejší model občianskeho 
spolužitia. Podmienkou jeho efektívnosti je fungovanie tolerancie v oblasti 
istých, výrazne určených hraníc.857 „Čo teda tolerovať? Vraha detí, názor či 
filozofiu druhého, lož druhého? Dôležitú úlohu tu hrajú okolnosti: Nielen 
čo, ale aj za akých okolnosti a pokiaľ tolerovať?“858 Tolerancia čohokoľvek 
by bola autodeštruktívnym princípom, pretože by musela tolerovať aj 
protispoločenské postoje nasmerované tak proti spoločnému dobru, ale aj 
proti dobru jedinca. 

Názov príspevku obsahuje požiadavku renesancie humanizmu ako 
predpokladu tolerancie v pluralitnom svete. Nebudeme etymologicky 
analyzovať termín humanizmus, ale pomôžeme si tvrdením, že „humanizáciou 
rozumieme udeľovanie ľudského rozmeru, formovanie podľa kritérií 
ľudskosti, poľudšťovanie pomerov, v ktorých sa nachádza človek, 
formovanie stavu, ktorý by bol hodný človeka. Intuitívne tomu rozumieme, 
ale tušíme, že narážame na bariéru možných dezinterpretácií, ak si predtým 
neujasníme, čo predstavuje onen ľudský rozmer, poľudšťovanie. Tu je však 
skrytý nemalý problém! Navyše, problém, ktorý sa prehlbuje neochotou 
prijať potrebné a sub specie futurum vhodné nástroje jeho riešenia.“859 Dnes sa 

                                                 
856 STACHEWICZ, K.: In: Przyczynki do ejdetyki tolerancji. In: Świat i Słowo nr 1(12) 2009, 
Akademia Techniczno-Humanistyczna, Bielsko-Biała, 2009, s. 67 – 78.s. 102  
857 WIECZOREK, K.: Tolerancja – szacunek dla odmienności. In: Świat i Słowo 1(12) 2009, 
Akademia Techniczno-Humanistyczna, Bielsko-Biała, 2009, s. 67 – 78. 
858 SIVÁK, J.: O tolerantnosti vo svetle rozpravy o cnostiach. In:  FILOZOFIA 65, 2010, No 4, 
p. 336    
859 MIHINA, F.: Ontológia humanizmu. In: Zborník, Idea humanizmu a tolerancie v kontexte 
etnokultúrnej identity.   (Eds. J. Sipko – V. Dančišin),  Filozofická fakulta PU, Prešov 2010,  s. 
63.   



377 
 

stretávame s názormi, ktoré nivelizujú všetko, čo sa spája s človekom, 
a preto tu ma miesto apel na renesanciu humanizmu. Človek je bytostne 
ohrozený, nakoľko sa ocitol vo svete, v ktorom „integrálna vízia človeka v 
dôsledku postupu mnohých vied ľahko môže byť popretá a nahradená 
inými len čiastočnými pohľadmi, ktoré zdôrazňujú len určité aspekty 
„compositum humanum“, ale nevšímajú si „integrum“ človeka alebo nechávajú ho 
mimo svojho uhla pohľadu ... Človek sa tak stáva skôr predmetom určitých 
techník ako podmetom, ktorý je zodpovedný za svoje konanie“.860 

Novoveká koncepcia humanizmu sa odvolávala na grécky ideál 
ľudskej kultúry, ale tento ideál nebol prezentovaný len v jednej - sofistickej 
podobe. Antinómie novovekého kultúrneho vedomia, ktoré si uchovali 
vplyv do dnešných dní, majú pôvod vo vzájomnej vojne ideálov kultúry v 
starovekom Grécku. Oproti sofistom a rétorom, v ktorých má svoj zdroj 
relativistický druh novovekého humanizmu, vystúpili Sokrates, Platón a 
Aristoteles. Vo svetle sokratovských dialógov Platón predstavuje 
humanizmus sofistov ako symbol úpadku gréckej civilizácie, a nie ako jej 
vrchol. Sofisti začali obdobie spoločenskej aj intelektuálnej dezintegrácie. 
Prirodzene, že nielen oni sami boli zodpovední za postupujúci úpadok 
náboženskej a etickej tradície, ale oni boli dedičmi, ktorí likvidovali majetok 
veľkej minulosti. Náboženské základy života dávnych Grékov sa v priebehu 
5. stor. rozpadávali na ruiny. Werner Jaeger krivku tohto intelektuálneho 
procesu sleduje v dielach veľkých majstrov antickej tragédie - Aischila, 
Sofokla a Euripida. Na začiatku 5. stor. pred Kr. stojí Aischilos, tvorca 
tragédií, ktorého vedomie je hlboko zakorenené v náboženskej tradícii jeho 
národa. Podobá sa zápasníkovi, ktorého gigantická sila má zdroj v 
neochvejnej dôvere v božskú múdrosť, ktorá riadi život človeka napriek 
jeho tragickej prirodzenosti, ktorá u poetu vzbudzuje bázeň a ľudské 
spolucítenie. Sofokles zanechal vo svojom diele dokonalú rovnováhu medzi 
božským a ľudským aspektom života. V mlčaní sa klania pred nedostupným 
majestátom toho, čo je nadľudské, ale z celou svojou silou sa venuje 
ľudským záležitostiam. Jeho umenie sa koncentruje okolo utrpenia a 
tragickej veľkosti bohatiera tejto tradície - človeka. Tretí z klasických autorov 
- Euripides - predstavuje svet úplne len ľudský a relativistický, bez absolútna. 
Je skeptikom, a tak je skutočným rovesníkom Protagora. Aj historik 
Tukidides hovorí, že peloponézska vojna priniesla úpadok nielen slávy a 
moci Atén, ale aj viery a etiky. Tento podklad musíme vidieť, ak 
rozmýšľame o sofistoch a ich rozpačitej myšlienke ľudskej kultúry, ktorá 
robí človeka mierou všetkých vecí.861            

                                                 
860 JAN PAWEL II.: Mężcyzną i niewiastą stworzył ich.  Cittá del Vaticano : Liberia Editrice 
Vaticana, 1986, s. 94 – 95. 
861 Porov. JAEGER, W.: Humanizm i teologia,  prel. M. Plezia, Warszawa 1957, s. 41 – 42. 



378 
 

Keď Sokrates, Platón a Aristoteles začali svojím spôsobom 
obnovovať ľudský život, boli si vedomí slabej stránky svojho storočia, ale aj 
napriek tomu cítili, že riešenie môžu dosiahnuť len vtedy, keď sa budú 
opierať o ten istý základ, na ktorom stavalo aj sofistické osvietenstvo, tj. keď 
sa budú opierať o  racionálne myslenie. V tomto štádiu sa už nemohli vrátiť 
k mytológii, ale aj v tejto dobe kultúra archaického veku mala predsa len 
výhodu pred odstredivými myšlienkami sofistov, nakoľko ľudský život bol 
stále koncentrovaný okolo viery v to, čo je vyššie ako človek. Keď Platón a 
Aristoteles idúc za Sokratom nanovo nadobudli istotu, že Boh je najvyšší 
princíp spoločenského a prírodného poriadku, nemohli uvažovať o návrate 
do mytologického obdobia, ale chceli odhaliť nezničiteľný obsah 
skutočnosti, ktorý náboženstvo vo svojom mytologickom štádiu 
symbolizovalo vo forme mýtov. Cestou rozumu, teda cez logos sa priblížili k 
skutočnosti, ktorú náboženstvo opisovalo slovom teos.862 Výsledkom tohto 
intelektuálneho úsilia o uchopenie človeka je teológia. Relativizácia 
tradičných životných noriem a rezignácia na možnosť vyriešenia 
náboženských otázok, čo je charakteristické pre Protagora, sa spája s 
vysokými nárokmi na človeka. Tieto nároky sa však ukázali ako 
neopodstatnené bez ukotvenia v zdroji, ktorý je mimoľudskej povahy.  

Racionálna reflexia vzťahu človeka k božstvu predstavuje vrchol 
gréckeho myslenia, vrchol, na ktorý bol človek schopný vystúpiť svojimi 
vlastnými silami. Avšak ani toto odvolanie sa na nadľudský zdroj samo v 
sebe ešte nutne nezabezpečuje správne chápanie človeka. Platónova 
koncepcia výchovy, kultúry a civilizácie, v ktorej "mierou všetkého je boh" je 
pre kresťanské myslenie veľmi sympatická a láka ho k identifikácii svojho 
názoru s Platónovými myšlienkami. Jeho výklad je sugestívny do takej miery, 
že aj nekresťanskí myslitelia ho interpretujú kresťansky. Platónovo úsilie o 
dokonalé usporiadanie života však skrýva v sebe nebezpečie totalitného 
správania. Jeho filozofovanie, aj keď chronologicky je veľmi vzdialené,  
predsa má čo povedať dnešnej dobe. Platónska filozofia sa objavuje v čase, 
keď zaniká svet polis a na miesto tohto pasívneho univerza nastupuje náš 
ľudský svet slobody a zodpovednosti. Ale táto sloboda nie je pochopená ako 
absolútna voľnosť a bezbrehá nezávislosť, lebo sloboda nie je božstvo, ale 
je cestou za niečím božským.863 Filozofia si začína uvedomovať pozitívny 
význam hranice a celku, čo umožňuje reflektovať skutočný humanizmus. 

V snahe porozumieť humanizmu je mimoriadne dôležité, aby sme 
otázku zmyslu položili správne, teda aby sme si boli od začiatku vedomí, že ak 
myslíme na humanitas, nie sme jeho pôvodcami, jeho zmysel neurčujeme my, 

                                                 
862 Porov. JAEGER, W.: Humanizm i teologia, s. 45. 
863 Porov. PATOČKA, J.: Platón, s. 24. 



379 
 

my ho iba hľadáme; najmä preto, aby sme sa usilovali „dať mu jeho miesto 
v realite“.864    

Prijatie a uznanie Boha, ktorý stvoril človeka z lásky, a nie 
z nutnosti, umožňuje človeku odhaliť vlastnú hodnotu, ktorá je v istom 
zmysle hodnotou absolútnou. Boh predstavuje nutne potrebný vzor pre 
budovanie života aj pre formáciu samotného človeka. Vedie k plnej realizácii 
ľudskej osoby, ktorej humanizácia sa stáva spiritualizáciou a nakoniec 
divinizáciou.865 „Buďte teda dokonalí ako je dokonalý váš nebeský Otec“ 
(Mt 5,48). 

Biblické posolstvo prináša posolstvo spásy, ktoré je určené 
konkrétnemu človekovi, žijúcemu v dejinách a v týchto dejinách má človek 
vydať svedectvo o naddejinnom svete, ku ktorému patrí866. Kresťanská viera 
patrí do sféry slobodného a personálneho diania, ktoré sa odohráva medzi 
človekom a Bohom ako dejiny spásy. Kresťanské chápanie prezentuje 
presvedčenie, že svet nepochádza zo všeobecnej a nutnej zákonitosti, nie je 
nutne večný, neemanoval sa z voľajakého božského princípu, nie je 
kozmickou katastrofou, ale pochádza zo slobodného rozhodnutia Boha. Aj 
samotný človek má svoj pôvod v slobodnom rozhodnutí: „Urobme človeka 
na svoj obraz a podobu.“ (Gn 1,26). Dôležitý optimizmus dáva 
kresťanskému humanizmu aj skutočnosť, že zlo na svete nemá pôvod v 
metafyzickom a teda nutnom praprincípe, ale jeho pôvod je v slobodnom a 
osobnom rozhodnutí človeka, ktorý odmietol príkaz Boha. Aj keď sú dejiny 
ľudstva od samého začiatku poznačené kliatbou hriechu, sú zároveň 
preniknuté láskyplným pôsobením Boha, ktorý sa v slobode zľutúva nad 
človekom. Stvorenie, vtelenie a vykúpenie nemá pôvod v nutnosti, ale v 
slobodnom rozhodnutí Boha. Syn Boží sa stáva človekom, aby ako človek v 
osobnom stretnutí s človekom a spoločenstvom ľudí vykonal „slobodné 
sebazjavenie Boha, priniesol spásu a nakoniec slobodne prijal vykupiteľskú 
smrť na kríži.“867 

 Pre kresťanstvo je charakteristické, že pristupuje k človeku ako 
k osobe, k jednotlivcovi a zároveň oslovuje každého človeka  a vyžaduje od 
neho vnútorný a osobný postoj, ktorý má byť prejavom slobody, prejavom 
slobodného obrátenia sa k Bohu, ktorému zodpovedá viera a láska ako 
odpoveď človeka na zjavenie Lásky a Pravdy. Týmto rozhodnutím človek 
otvára svoje vnútro Božiemu výchovnému vplyvu. Podobnú charakteristiku 

                                                 
864 PATOČKA, J.: Sebrané spisy Jana Patočky. Sv. 12. Češi. Praha : Oikoymenh 2006, s. 891 – 
892. 
865 Porov. ZDYBICKA, Z. J.: Rola religii w tworzeniu cywilizacji miłości. In: JAN PAWEŁ II.: Wiara 
a kultura, s. 25. 
866 Porov. MARITAIN, J.: Křesťanský humanismus, Praha 1947, s. 254. 
867 CORETH, E.: Co je člověk?, Praha 1994,  s. 26. 



380 
 

vidíme aj u Sokrata, ale s tým rozdielom, že v jeho výchove sú badateľné 
aristokratické vplyvy,868 kresťanská paideia chce vychovávať všetkých. 

Najdôležitejšou úlohou Ježišovho učeníka je poznávanie Boha. 
Táto úloha predstavuje najvyšší nárok v živote človeka: „Človek jestvuje 
preto, aby poznával Boha.“869 Boh pre Klementa Alexanrijského nie je len 
princípom alebo podstatou, ale je to je Boh Starého a Nového zákona. „... je 
v našej sile ukázať pred všetkými herezami Boha Jediného, Pantokratora, 
ohláseného pravdivým spôsobom prostredníctvom Zákona, Prorokov a 
Evanjelia.“870 Boh v podobe osobného Logu prišiel na zem. Boh je 
Stvoriteľom, Demiurgom, Pantokratorom, ktorý chce vykúpiť nielen 
človeka, ale aj celý svet.871 Boh preniká celý svet a je svetlom, ku ktorému 
nikto nemá prístup872 a má silu, ktorá nikdy nepozná únavu. Kristus je 
Kirios, ktorý má moc od Otca. Je to Logos, ktorý má moc odpúšťať 
hriechy. O Bohu hovorí ako o Absolútne, ktoré je ľudským jazykom 
nevysloviteľné ...“873 

Mravne čistý život kresťanov, ktorý zdôrazňuje slobodu a 
zodpovednosť, sa stáva argumentom pre správnosť kresťanskej viery a 
pomáha im získavať nových veriacich aj v nepriateľskom prostredí874 a 
ukazuje zmysluplnosť ich výchovy, ako čítame v Liste Diognetovi z 2. 
storočia: „Kresťania sa nelíšia od iných ľudí ani miestom bývania, ani 
jazykom, ani oblečením. Prijímajú všetky povinnosti ako občania a znášajú 
všetky ťažkosti ako cudzinci. Každá cudzia zem je im vlasťou a každá vlasť 
je im cudzou. Ženia  sa  ako  ostatní  a  plodia  deti,  ale  nemluvňatá  
neodhadzujú. Stôl majú spoločný, ale lôžko nie… Vydané zákony 
poslúchajú, a svojím životom prevyšujú zákony… Jedným slovom: čím je 
duša v tele, tým sú kresťania vo svete.“875 

Napriek obrovskému rozvoju exaktných vied človek aj dnes 
jestvuje v permanentnom stave neistoty a túži po „definitívnom riešení“ 
otázok: Kto som? Odkiaľ prichádzam a kam idem? Prečo je na svete zlo? Čo 
bude po tomto živote?  Vtedy často podlieha pokušeniu racionalistickej 
redukcie a odvracajúc sa od celku bytia petrifikuje svoju situáciu a to sa 
symptomaticky prejavuje vo fragmentácii poznania. Táto fragmentácia, ale 
najmä rozšírená kultúrna tendencia interpretovať ju podľa potreby 
ochudobňuje život človeka a znižuje jeho úroveň. V. E. Frankl vo svojich 
filozoficko – existenciálnych úvahách upozorňuje na nebezpečenstvo 

                                                 
868 Porov. JAEGER, W.: Paideia II., s. 108-110. 
869 KLEMENS ALEKSANDRYJSKI: Kobierce, Warszawa 1994, VI. 65, 6, VI. 79,2. 
870 KLEMENS ALEKSANDRYJSKI: Kobierce,  IV. 2,2. 
871 KLEMENS ALEKSANDRYJSKI: Kobierce, VII. 12,2. 
872 KLEMENS ALEKSANDRYJSKI: Kobierce, VI. 32,4. 
873 O Bohu hovorí podobne ako Platón v dialógu Faidros (272c), Kobierce V. 89,7. 
874 Porov. OKO, D.: Łaska i wolność, Kraków 1997, s. 83. 
875 List Diognetovi, Liturgia hodín II. Typis polyglotis Vaticanis 1988, s. 813 – 814. 



381 
 

redukcionizmu, ktoré prichádza zo strany neoprávnenej generalizácie 
špecialistov, ktorí ľudské fenomény vydávajú za epifenomény dajakej 
subhumánnej úrovne. Prejavuje sa to vo výrokoch typu: „človek nie je nič 
viac ako…(počítač, opica ap.)“.876 K. Wojtyla varuje pred nebezpečím a 
zdôrazňuje, že „človek, ktorý sa prejavuje v kultúre a prostredníctvom 
kultúry, je jeden, celý a nedeliteľný“.877 Zároveň vyjadruje presvedčenie o 
možnosti ochrany ohrozeného ľudstva. „Človek nemôže stratiť svoje 
vlastné miesto uprostred tohto sveta, ktorý sám vytvoril.“878 V encyklike 
Fides et ratio uvádza: „Hľadanie pravdy, aj keď sa týka ohraničenej 
skutočnosti sveta alebo človeka, sa nikdy nekončí, ale vždy vedie k niečomu, 
čo je nad bezprostredným predmetom štúdia, k otázkam, ktoré otvárajú 
prístup k Tajomstvu.“879  

Karol Wojtyla si uvedomoval, že filozofická antropológia má svoje 
hranice, a teda nemôže vyriecť posledné slovo o človeku. Plné a celostné 
porozumenie človeka nie je možné bez viery a Zjavenia. V knihe Prekročiť  
prah  nádeje  tvrdí: “Evanjelium je najplnším potvrdením všetkých ľudských 
práv. Bez neho sa veľmi ľahko môžeme vzdialiť od pravdy o človeku. 
Evanjelium naozaj potvrdzuje božské pravidlo, ktoré udržuje morálny 
poriadok vesmíru a osobitným spôsobom ho potvrdzuje skrze samotné 
Vtelenie. Kto je človek, ak Syn prijíma na seba ľudskú prirodzenosť? Kým 
má byť ten človek, ak Boží Syn platí najvyššiu cenu za jeho dôstojnosť? 
Liturgia Cirkvi každý rok vyjadruje  hlboký úžas pred touto pravdou a týmto 
tajomstvom tak v období Vianoc, ako aj vo veľkonočnej vigílii. O felix 
culpa, quae talem ac tantum meruit habere Redemptor! (Ó, šťastná vina, pre 
ktorú k nám prišiel taký vznešený Vykupiteľ!, Exultet) Vykupiteľ potvrdzuje 
práva človeka jednoducho preto, aby ho priviedol k plnej dôstojnosti, ktorú 
prijal vtedy, keď ho Boh stvoril na svoj obraz a podobu.“880 

S A. Schweitzerom môžeme konštatovať, že „ťažké problémy, 
s ktorými máme do činenia, i tie ktoré patria do materiálnej a hospodárskej 
oblasti, možno riešiť v konečnom dôsledku iba cez myslenie. Aj to 
najúčelnejšie reorganizovanie zostáva na polceste. Nie je mysliteľný iný druh 
skutočnej obnovy nášho sveta ako ten, pri ktorom sa najprv v starých 
pomeroch staneme novými ľuďmi a vytvoríme spoločnosť, ktorá s novým 
zmýšľaním vyrovná protiklady medzi národmi a v národoch, takže sa 
obnovia kultúrne pomery. Všetko iné je viac-menej zbytočná námaha, 
pretože sa pri tom nevychádza z ducha, ale z toho, čo je vonkajšie.“881  

                                                 
876 Porov. FRANKL, V.E.: Vůle ke smyslu. Vybrané přednášky o logoterapii, Cesta, Brno, s.102. 
877 JAN PAWEŁ II.: W imię przyszłości kultury, Przemówienie v UNESCO Paryż, 2 czerwca 1980. In: 
Wiara i Kultura, Rzym 1986, s. 68. 
878 WOJTYŁA, K.: Osoba i czyn oraz inne studia antropologiczne, Lublin : KUL 1994, s. 70. 
879 JÁN PAVOL II.: Fides et ratio, Bratislava 1998, 106. 
880 JÁN PAVOL II.: Prekročiť prah nádeje, s.175-176. 
881 SCHWEITZER, A.: Kultúra a etika. Bratislava : Slovenský spisovateľ 1986, s. 50.   



382 
 

Ján Pavol II. encykliku Fides et ratio začína slovami: „VIERA A 
ROZUM sú ako dve krídla, ktorými sa ľudský duch povznáša ku 
kontemplácii o pravde. Túžbu poznať pravdu a nakoniec poznať Boha, 
vložil do srdca človeka Boh, aby človek tým, že bude poznať a milovať 
Boha, mohol dospieť aj k plnej pravde o sebe samom.“882 

Renesancia humanizmu spočíva v pokornom prijatí bytostnej 
situácie, v ktorej sa človek nachádza s vedomím, že všetko môže, ale nie 
všetko je mu osožné.883  „Všetkých prosím, aby sa intenzívne zaujímali o 
človeka, ktorého Kristus spasil v tajomstve svojej lásky, aj o jeho trvalé 
hľadanie pravdy a zmyslu. Rozličné filozofické systémy ho klamali a 
presviedčali, že on je absolútnym pánom seba samého, že môže autonómne 
rozhodovať o svojom osude a o svojej budúcnosti dôverujúc len sebe 
samému a svojim vlastným silám. V tomto nikdy nebude môcť byť veľkosť 
človeka. Určujúcim pre jeho uplatnenie bude len jeho rozhodnutie včleniť sa 
do pravdy, zrobiť si svoj príbytok v tieni múdrosti a bývať v ňom. Len 
v tomto horizonte pravdy dospeje k plnému uplatneniu slobody a svojho 
povolania v láske, ako aj k poznaniu Boha. V tom je jeho najvyššia 
sebarealizácia“.884 
 
ZOZNAM POUŽITEJ LITERATÚRY: 

 
CORETH, E.: Co je člověk?, Praha 1994. 
FRANKL, V.E.: Vůle ke smyslu. Vybrané přednášky o logoterapii, Brno : Cesta 
1994. 
JAEGER, W.: Humanizm i teologia. Warszawa 1957. 
JAEGER, W.: Paideia II., Warszawa 1964. 
JÁN PAVOL II.: Fides et ratio, Bratislava 1998. 
JÁN PAVOL II.: Prekročiť prah nádeje. Bratislava : Nové mesto 1995. 
JAN PAWEL II.: Mężcyzną i niewiastą stworzył ich.  Cittá del Vaticano : Liberia 
Editrice Vaticana, 1986. 
JAN PAWEŁ II.: W imię przyszłości kultury, Przemówienie v UNESCO 

Paryż, 2 czerwca 1980. In: Wiara i Kultura, Rzym 1986. 
KLEMENS ALEKSANDRYJSKI: Kobierce, Warszawa 1994. 
List Diognetovi, Liturgia hodín II. Typis polyglotis Vaticanis 1988. 
MARITAIN, J.: Křesťanský humanismus, Praha 1947. 
MIHINA, F.: Ontológia humanizmu. In: Idea humanizmu a tolerancie 

v kontexte etnokultúrnej identity.   (Eds. J. Sipko – V. Dančišin),  
Filozofická fakulta PU, Prešov 2010.   

OKO, D.: Łaska i wolność, Kraków 1997. 

                                                 
882 JÁN PAVOL II.: Fides et ratio, Bratislava 1998, 1. 
883 REMBIERZ, M. Czy filozof powinien być tolerancyjny? In: Świat i Słowo nr 1(12) 2009, 
Akademia Techniczno-Humanistyczna, Bielsko-Biała, 2009, s.S. 113 – 132. 
884 JÁN PAVOL II.: Fides et ratio, Bratislava 1998, 107. 



383 
 

PATOČKA, J.: Platón. Praha 1992. 
PATOČKA, J.: Sebrané spisy Jana Patočky. Sv. 12. Češi. Praha : Oikoymenh 
2006. 
REMBIERZ, M. Czy filozof powinien być tolerancyjny? In: Świat i Słowo nr 

1(12) 2009, Akademia Techniczno-Humanistyczna, Bielsko-Biała, 
2009. 

WIECZOREK, K.: Tolerancja – szacunek dla odmienności. In: Świat i Słowo 
nr 1(12) 2009, Akademia Techniczno-Humanistyczna, Bielsko-Biała, 
2009. 

SCHWEITZER, A.: Kultúra a etika. Bratislava : Slovenský spisovateľ 1986.   
SIVÁK, J.: O tolerantnosti vo svetle rozpravy o cnostiach. In:  Filozofia 65, 
2010, No 4. 
SOKOL. J.: Malá filosofie člověka a Slovník filosofických pojmů. Praha : Vyšehrad 
1998. 
STACHEWICZ, K.: In: Przyczynki do ejdetyki tolerancji. In: Świat i Słowo nr 

1(12) 2009, Akademia Techniczno-Humanistyczna, Bielsko-Biała, 
2009, s. 67 – 78.s. 102  

WOJTYŁA, K.: Osoba i czyn oraz inne studia antropologiczne, Lublin : KUL 1994. 
ZDYBICKA, Z. J.: Rola religii w tworzeniu cywilizacji miłości. In: JAN PAWEŁ 
II.: Wiara a kultura. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



384 
 

AUTORI:  
 
Dr Stanisław Ciupka 
Akademia Techniczno – Humanisyczna 
Bielsko - Biała  
 
prof. dr hab Paweł Czarnecki 
Wyższa Szkoła Menedżerska w Warszawie 
Warszawa 
 
Mgr. Ivana Čechová 
Prešovská univerzita 
Gréckaktolícka teologická fakulta 
Prešov 
 
PhDr. Alžbeta Čuriková 
Klinika pediatrie  
Fakultná nemocnica s poliklinikou J. A. Reimana 
Prešov 
 
prof. PhDr. Pavol Dancák, PhD.  
Prešovská univerzita 
Gréckaktolícka teologická fakulta 
Prešov 
 
ThLic. Daniel Demočko 
Katolícka univerzita v Ružomberku 
Teologická fakulta v Košiciach  
Košice 
 
Dr. h. c. prof. PhDr. Rudolf Dupkala, PhD. 
Prešovská univerzita v Prešove 
Filozofická fakulta 
Prešov 
 
ThLic. Daniel Galajda 
Prešovská univerzita 
Gréckaktolícka teologická fakulta 
Prešov 
 
Mgr. Tomáš Gerbery 
Univerzita Mateja Bela v Banskej Bystrici 
Filozofická Fakulta 
Banská Bystrica  



385 
 

PhDr. Dušan Hruška, PhD. 
Prešovská univerzita 
Gréckaktolícka teologická fakulta 
Prešov 
 
Dr Renata Małgorzata Ilnicka 
Karkonoska Państwowa Szkoła Wyższa  
Jelenia  Góra 
 
Mons. Dr. h. c. ThDr. Jozef Jarab, PhD.  
Prešovská univerzita v Prešove 
Gréckaktolícka teologická fakulta 
Prešov 
 
Dr Krzysztof Kawęcki 
Wyższa Szkoła Menedżerska w Warszawie 
Warszawa 
 
Ing. Jaroslava Kmecová, PhD. 
Vysoká škola zdravotníctva a sociálnej práce sv. Alžbety 
Ústav sociálnych vied a zdravotníctva bl. P. P. Gojdiča 
Prešov 
 
Dr hab. Janina Kostkiewicz, prof. UJ 
Wydział Filozoficzny 
Uniwersytet Jagielloński w Krakowie 
Kraków 

 
MUDr. Ján Kovaľ, PhD. 
Klinika pediatrie  
Fakultná nemocnica s poliklinikou J. A. Reimana 
Prešov 
 
Dr Alexy Kowalski 
Instytut Teologiczny w Częstochowie 
Częstochowa 
 
ThLic. Peter Laca 
Prešovská univerzita v Prešove 
Gréckaktolícka teologická fakulta 
Prešov 
 
 



386 
 

PhDr. Katarína Mayerová, PhD. 
Univerita Pavla Jozefa Šafarika v Košiciach  
Filozofická fakulta 
Košice 
 
Lic. Maria Misik  
Uniwersytet Śląski w Katowicach 
Wydział Nauk Społecznych 
Katowice 
 
Dr Agnieszka Nowicka 
Uniwersytet Zielonogórski 
Zielona Góra 
 
Mgr. Tomáš Pešek  
Prešovská univerzita v Prešove 
Gréckaktolícka teologická fakulta 
Prešov 
 
Dr Monika Podkowińska 
Wydział Nauk Społecznych 
Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II 
Lublin 
 
Mgr. Mária Poliaková, PhD. 
Prešovská univerzita v Prešove 
Gréckaktolícka teologická fakulta 
Prešov 
 
doc. ThDr. Ing. Inocent-Mária V. Szaniszló OP, PhD. 
Katolícka univerzita v Ružomberku 
Teologická fakulta v Košiciach  
Košice 
 
Dr hab. prof. UŚ Alina Szczurek-Boruta 
Uniwersytet Śląski w Katowicach 
Zakład Pedagogiki Społecznej i Edukacji Międzykulturowej 
Katowice 
 
Dr hab. prof. UR Beata Szluz  
Uniwersytet Rzeszowski,  
Wydział Socjologiczno-Historyczny,  
Rzeszów 



387 
 

 
ThDr. Radovan Šoltés, PhD. 
Prešovská univerzita v Prešove 
Gréckaktolícka teologická fakulta 
Prešov 
 
PhDr. Ondrej Štefaňak, PhD.   
Katolícka univerzita v Ružomberku 
Pedagogická fakulta 
Ružomberok 
 
Mgr. Anna Švecová 
Prešovská univerzita v Prešove 
Filozofická fakulta 
Prešov 
 
Mgr. Ivana Valková 
Univerita Pavla Jozefa Šafarika v Košiciach  
Filozofická fakulta 
Košice 
 
ThDr. Peter Vansáč, PhD.  
Vysoká škola zdravotníctva a sociálnej práce sv. Alžbety v Bratislave 
Ústav sociálnych vied a zdravotníctva bl. P. P. Gojdiča v Prešove 
Prešov 
 
prof. PAN dr hab. Wieslaw Wójcik 
Polska Akademia Nauk  
Instytut Historii Nauki 
Warszawa 
 
PhDr. Anna Zákutná 
Vysoká škola zdravotníctva a sociálnej práce sv. Alžbety v Bratislave 
Ústav sociálnych vied a zdravotníctva bl. P. P. Gojdiča v Prešove 
Prešov 
 
 
 
 
 
 
 
 



388 
 

 
 
 
 



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /CMYK
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments true
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


